
1

RASSH
RevueAfricaine des Sciences Sociales etHumaines

Volume IV

Décembre 2012
Kinshasa-RDC



2

Version mise en ligne
ISSN 2957-8272

Dépôt légal : DM 3.01212-57325
CERDAS 2012



3

Sommaire

Editorial………………………………….………………...……………4
MAWOSO TSIMBA, Représentations sociales et stéréotypes identitaires
dans les discours de circonstance Yaka………..............………………..9
Mambi Tunga-Bau, La territoriale, les conflits fonciers et le pouvoir
coutumier……………..………………………………….…..…………39
NKWEMBE UNSITAL et BOLIMA BOLITSI, La dynamique de la
ruralisation de la Ville de Kinshasa. Identification des facteurs et
perspectives…………….........................................................................55
SEMBI NDUNZI et MASWA LUVUNGA, Le pouvoir coutumier de
Meni-kongo : des sommets lumineux vers une décadence ?..................87
MUKOSO NZO, Une étude sémantique sur la musique folklorique.
« Cas du Langong »……...............................………………….……..119
TSHAKI KINIEKISA, Impact des pratiques culturales sur les
écosystèmes forestiers périphériques de Kinshasa : Illustré dans la forêt
de MANIONZI…..................................................................................139
MATANDA KAPITA et PONZO MUSANGI, La contribution des
proverbes à l'éducation des enfants chez les Suku….……………...…151
NZAMBU KHONDA, Relations bailleurs et locataires dans la
Commune de Masina. Une approche sociologique des conflits………171
KIMANKATA MAYALALA, Image et stéréotypes des Bantu envers les
Pygmées…………...........................................................................….191
M'THATU LUKILANGANGA et IBULA MAWANGU, Interculturalité
et contacts Afrique-Occident face à la globalisation, la main-mise de
l’Occident sur l’Afrique…….….......................................……………233
MBALA MUZINGI et MBEMBI KUYINDAMA, La nécessité de la
préservation de l’ordre public au regard des pratiques déviationnistes :
cas de funérailles à Kinshasa….......................……………..…………255



4

Editorial

Le présent numéro de la Revue Africaine des Sciences
Sociales et Humaines est un mélange des textes qui s’intéressent
aux réalités sociologiques et aux savoirs endogènes africains dans
un monde en pleine mutation.

C’est dans cette perspective MAWOSO TSIMBA aborde
les représentations sociales et stéréotypes identitaires dans les
discours de circonstance Yaka. A ce propos, il souligne qu’en tant
que savoirs qui orientent et nourrissent le parcours dynamique
d’une communauté, les représentants sociaux sont l’émanation du
discours social avec lequel ils sont tous les deux indissociables.
Ce dernier étant lui-même un ensemble d’activités langagières
produites au sein d’une communauté.

Selon l’auteur, les représentations sociales s’appliquent à
tout ce qui permet la communication dans la vie sociale et
individuelle, et qui confère ainsi aux individus d’une communauté,
un stéréotype d’identité propre.

Il démontre cette réalité sociale à travers les lamentations
funèbres que les Yaka appellent « Makana ». Ces derniers
constituent l’un des meilleurs moyens de communication dans
cette communauté.

Sur le même élan, MAMBI TUNGA-BAU, étudie la
territoriale, les conflits fonciers et le pouvoir coutumier. Dans son
analyse, il démontre que la gestion administrative et politique de
l’Etat en République Démocratique du Congo, et particulièrement
dans le domaine foncier, bute contre des conflits dont les acteurs
se recrutent parmi les membres de l’Administration territoriale,
les membres de l’Administration foncière et les chefs coutumiers.

Suivant le statut des acteurs impliqués dans ces conflits, la
gestion du domaine foncier semble très compliquée à travers le
pays. On part des conflits de compétence pour aboutir à ceux liés
à la superposition des contrats. L’intervention des chefs
coutumiers dans la gestion des terres est aussi source des conflits.

NKWEMBE UNSITAL et BOLIMA BOLITSI
s’intéressent à la dynamique de la ruralisation de la Ville de



5

Kinshasa tout en identifiant les facteurs et les perspectives
d’avenir.

Selon ces deux auteurs, la ville de Kinshasa connaît une
dynamique de ruralisation qui procède à la fois, de la croissance
interne de la population et de l’exode rural. Ce dernier déverse sur
la ville des populations avec des modes de vie rurale et/ou sans
civisme urbain. La paupérisation des campagnes, les effets des
multiples guerres que la R.D.Congo a connues et l’absence d’une
politique d’aménagement du territoire national congolais sont
quelques unes des causes à la base de l’exode rural. Pour ce faire,
les auteurs proposent la contre-urbanisation de la ville en vue de
la rendre socialement et économiquement viable, mais aussi
esthétiquement attrayante.

Les auteurs plaident pour des stratégies
développementalistes, doublées des mesures urbanistiques-
dirigistes, qui soient porteuses des solutions pour l’ensemble de la
République au lieu des mesures draconiennes visant à renvoyer de
force au village, des populations déphasées sans au préalable
aménager les campagnes. Les pouvoirs publics devront maîtriser
l’exode rural entre autres par la restauration de la paix à travers la
République, le développement des villes secondaires et la
délocalisation de certains investissements logés à Kinshasa vers
les campagnes. Certes, la création des infrastructures sociales en
milieu rural reste le gage de la stabilisation des paysans dans leurs
milieux. Mais il est urgent que l’on mette en place un plan
d’aménagement axé sur le développement du monde rural
congolais.

SEMBI NDUNZI et MASWA LUVUNGA, décrivent le
pouvoir coutumier de Meni-kongo en RDC.

Ils relatent comment ce pouvoir coutumier d’origine
royale a connu une migration de l’Angola à Peshi Meni-Kongo en
passant par Kongu dia Ngunga dans le Royaume Kongo. Ce
pouvoir coutumier, de Meni-Kongo, s’est imposé pendant
plusieurs décennies dans son exercice. Les années 1980 ont été
celles du début de son déclin suite à la lutte pour le pouvoir de
deux branches familiales concurrentes.



6

Le pouvoir de l’Etat post-colonial n’a apporté aucune
solution à ce conflit. Voilà ce qui explique son affaiblissement et
sa décadence, comme pour la plupart des sociétés africaines au
sud du sahara.

MUKOSO NZO mène une étude sémantique sur la
musique folklorique Langong, très répandu en pays Mbuun en
RDC.

Il souligne que chaque peuple possède une culture qui lui
est propre et à partir de la quelle il s’identifie. Cette culture revêt
deux aspects : l’aspect matériel et l’aspect immatériel.

Dans la plupart des cas, la musique folklorique est
considérée comme un jeu amusant ou un spectacle pourtant, elle
est aussi toute une école où l’on acquiert des connaissances
empiriques ayant trait à la vie sociale, économique et politique.

Quant à TSHAKI KINIEKISA, il s’interroge sur l’impact
des pratiques culturales sur les écosystèmes forestiers
périphériques de Kinshasa, à travers la forêt de MANIONZI.

L’auteur s’intéresse à l’évaluation des pratiques culturales
auprès de 80 sujets exploitants cette forêt et habitants du quartier
Mbanza-Lemba, un des quartiers périphériques de la ville de
Kinshasa. Suite à ces pratiques culturales, beaucoup d'habitats
sont détruits et certaines espèces tant végétales qu'animales sont
menacées d'extinction. Pourtant, à ce jour, la forêt de Manionzi
connaît une déforestation qui l’a transformée en savane herbeuse.

Bien que le modèle d'exploitation de la forêt de Manionzi
soit du type traditionnel, les techniques culturales notamment, la
fertilisation du sol et la récolte laissent généralement le sol à nu.

De leur côté, MATANDA KAPITA et PONZO
MUSANGI reviennent sur la contribution des proverbes à
l'éducation des enfants Suku.

Dans cette optique, la sagesse africaine en général et celle
des Suku en particulier se traduit par les genres littéraires oraux
suivants : contes, proverbes, devinettes et légendes qui véhiculent
jusqu’à nos jours cette puissance créatrice de l’homme noir.

Les proverbes comptent parmi les genres avec lesquels les
Suku éduquent leurs enfants et intègrent la jeunesse à la vie
sociale. Car, ils sont considérés comme des véhicules de la



7

sagesse humaine, l’école de savoir-faire, l’apprentissage de la
vérité, l’embranchement des conseils avisés reflétant la sagesse
ancestrale.

NZAMBU KHONDA centre son étude sur les relations
entre bailleurs et locataires dans la Commune de Masina. Il
stigmatise le comportement du bailleur qui s’érige en bourreau
vis-à-vis du contractant. Ces conflits sont de nature socio-
économique, et basés sur le non-respect des règles relatives au
bail.

Tout compte fait, l’auteur propose que l’autorité publique
construise des logements sociaux afin de sécuriser la population et
réduire les conflits liés au bail.

S’intéressant aux peuples autochtones, KIMANKATA
MAYALALA s’insurge contre la représentation que les
populations bantu se font sur les Peuples Pygmées. Pour lui, cette
situation relève de la simple psychologie individuelle et collective
qui se traduit par des stéréotypes divers. La marginalisation,
l’exclusion et l’asservissement collés aux pygmées sont des états
d’esprit qui découlent de l’image que les autres peuples, voire
certains chercheurs, se font des Pygmées. Pour diminuer les
préjugés sur les Pygmées, il faut combattre les clichés coloniaux
et promouvoir la révolution culturelle de ce peuple.

M'THATU LUKILANGANGA et IBULA MAWANGU
quant à eux dans leur étude sur l’interculturalité et les rapports
entre l’Afrique et l’Occident, épingle les aspects « communs » du
donner et du recevoir. Il y a des éléments culturels d’une part et
d’autre part, des éléments économiques. Ils estiment que grâce à
ces contacts avec l’Occident, l’Afrique a réussi à se situer dans
une recherche de puissance par rapport à la mondialisation qui est
un paradigme incontournable, indique l’auteur.

Enfin, MBALA MUZINGI et MBEMBI KUYINDAMA
soutiennent la nécessité de la préservation de l’ordre public au
regard des pratiques déviationnistes lors des funérailles à
Kinshasa.

Selon les deux auteurs, ces pratiques sont une gangrène.
Car, perdurant, cette pathologie sociale peut en engendrer d’autres.
Ce travail constitue ainsi un cri d’alarme qui interpelle les



8

autorités urbaines face à la protection des citadins et des citadines
et de leurs biens.

NKUANZAKA INZANZA Adélard
Professeur Ordinaire



9

REPRESENTATIONS SOCIALES ET STEREOTYPES
IDENTITAIRES DANS LES DISCOURS DE

CIRCONSTANCE YAKA.

Par
MAWOSO TSIMBA

A travers ses diverses manifestations, le discours
social constitue un ensemble d’activités langagières par
lesquelles s’élaborent les représentations qui régissent les
comportements des individus et rendent possible la vie
communautaire. Il participe de l’effort de (co-) construction
de la réalité sociale et apparaît comme une somme de
stratégies d’un sujet dont le produit sera une construction
caractérisée par des acteurs, des objets, des propriétés, des
événements sur lesquels il opère. (VIGNAUX, 1988 : 18).
De ce fait, tous les discours sociaux sont porteurs des
représentations. De nombreux travaux menés, ces dernières
décennies, dans le domaine des sciences du langage en
général, et de l’analyse du discours en particulier, montrent
le lien indissociable existant entre discours et représentations
sociales et témoignent de l’effort des chercheurs de
modéliser l’activité discursive comme lieu de construction et
de partage des représentations et des stéréotypes identitaires.

Notre travail consiste à identifier et à expliquer les
représentations sociales construites dans les discours de
circonstance yaka, plus particulièrement dans les versets de
lamentations funèbres makana. L’expression « discours de
circonstance » en littératures orales africaines s’applique à
des textes oraux qui relèvent du genre oratoire.
NGARAMBE (1981 : 23) l’explique de la manière suivante :
« Les discours de circonstance ne sont pas préparés à
l’avance ; il sont improvisés. Mais quand on écoute le
locuteur parler, on n’a nullement l’impression qu’il



10

s’agit d’une improvisation tellement qu’ils apparaissent
dans un langage châtié, avec une parfaite connaissance
des traditions… ».

La palabre, le rituel funèbre ou celui du mariage, à
travers les diverses interactions qu’ils permettent de produire,
constituent un espace social au sein duquel les participants
construisent les savoirs et les représentations qui orientent la
marche des hommes et rendent possible la vie
communautaire. Dans ce travail, nous étudierons les
représentations sociales à travers le chant funèbre makana.
A partir d’un corpus composé de quelques séquences
interactionnelles portant sur les versets de lamentations
funèbres makana, nous dégagerons les représentations et les
stéréotypes qui relèvent de l’identité culturelle des Yaka.

Comme les proverbes, les versets de lamentation
funèbres yaka sont des patterns construits à des fins
didactiques. Ce sont des formes sémiotiques stéréotypées
destinées à être apprises et reproduites pour faciliter, du fait
même de la répétition ; l’enracinement des croyances, des
représentations sociales, non seulement sur la mort, mais
aussi sur la vie entière. Ils forment un discours en ce qu’ils
se constituent en « un ensemble d’énoncés produits en un
lieu et à un moment déterminés, dans des circonstances de
communication données, par un sujet parlant […] à
l’intention d’un auditeur […] pour lui communiquer un
message, ses sentiments, un ordre ; emporter son adhésion,
etc., en vue de le faire agir, etc. » (KASORO, 2010 : 9)

Etant donné le caractère complexe et polysémique de
la notion de représentation sociale, examinons-les
brièvement avant d’entrer dans le vif du sujet.



11

REPRESENTATION SOCIALE ET STEREOTYPE
IDENTITAIRE : NOTIONS

Représenter, c’est « tenir lieu de », c’est « être à la
place de » ou encore « rendre présent à l’esprit, à la
conscience ». L’acte de représentation est donc un acte de
pensée par lequel un sujet se projette sur un objet. La notion
de représentation sociale est entrée dans les sciences
humaines par la sociologie d’Emile Durkheim sous
Moscovici (1961) qui, à partir des années soixante, l’a
largement conceptualisée au point de lui donner toute sa
dimension opérationnelle, son statut de notion carrefour et
transversale.

Chez DURKHEIM, E., les représentations sont
conçues comme un système, une totalité bien structurée, et
non pas comme un assemblage de propositions ou d’idées
isolées. MOSCOVICI substitue le terme « social » au terme
« collectif » de Durkheim pour insister sur le rôle
fondamental de la société. L’individu n’est rien sans la
société. C’est la société qui l’invente, le « crée » et lui offre
un champ balisé pour inscrire ses actions et son destin.

Pour sa part, JODELET (1984) définit la
représentation comme « une forme de connaissance,
socialement élaborée et partagée, ayant une visée pratique et
concourant à la construction d’une réalité commune à un
ensemble sociale. Il s’agit de « l’activité mentale déployée
par les individus et les groupes pour fixer leur position par
rapport à des situations, événements, objets et
communication qui les concernent, (ou encore) une forme de
connaissance sociale spécifique, le savoir de sens commun,
dont les contenus manifestent l’opération de processus
génératifs et fonctionnels socialement marqués. » La
définition de JODELET met l’accent sur le caractère
pratique et « pragmatique » des représentations. Il est rejoint



12

dans cette conception par P. Bourdieu qui affirme que les
représentations sont des « énoncés performatifs qui
prétendent faire advenir ce qu’ils énoncent.

De manière générale, les phénomènes de
représentations concernent tout ce qui permet la
communication, la vie sociale aussi bien que la vie
individuelle. Ils couvrent un « ensemble de savoirs et de
savoir-faire sans lesquels aucune communication n’est
envisageable. » (VION, 1992 : 51). Comme l’affirme P.
Rimé dans langage et communication (1992), le processus
de communication est, dans son essence, un effort qui vise
au partage des représentations.

Concernant la notion de stéréotype, elle se rapporte
elle aussi à une manière d’interpréter et de penser la réalité
quotidienne, à une forme de connaissance sociale.
« L’homme ne juge pas en fonction des choses, mais des
représentations qu’il a des choses. », remarque ROSE (1990).

En effet, le stéréotype est un élément de la structure de
la représentation sociale. Il signifie une certaine manière
d’appréhender la réalité, de l’expliquer et, au besoin, de la
justifier. Apparue dans les sciences sociales avec le
développement de la théorie des opinions, elle a été
initialement utilisée en vue de « rendre compte du caractère
à la fois condensé, schématique et simplifié des opinions qui
ont cours dans le public » Selon LIPMANN (1922), son
initiateur, le phénomène de stéréotype s’explique par
l’existence d’un principe d’économie en vertu duquel
l’individu penserait par stéréotype pour éviter d’avoir à
réfléchir à chaque aspect de la réalité.

L’effet puissant des stéréotypes tient à ce qu’ils sont,
comme les clichés, les symboles ou les slogans, les
significations elles-mêmes, c’est-à-dire quelque chose
d’immédiatement communicable et assimilé par les



13

individus. C’est dans ces sens que la notion de stéréotype
rejoint celle de représentation sociale.

Cependant, par rapport à la représentation sociale, le
stéréotype n’a pas de statut spécifique. Selon BOYER
( 2003 : 15), la différence entre les deux vient du fait que le
stéréotype est une « représentation qui a mal tourné ou qui a
trop bien tourné, victime, à n’en pas douter, à la suite d’un
usage immodéré dû à une grande notoriété, d’un processus
de figement inhérent cependant à la nature de la
représentation, dont la pertinence pratique en discours est
tributaire de son fonctionnement simplificateur et donc
univoque et à une stabilité de contenu rassurante pour les
membres du groupe, de la communauté concerné (e). »

Par ailleurs, il existe un lien étroit entre la notion de
représentation sociale et celle d’identité. La notion d’identité
se caractérise par le fait d’ « avoir trouvé une certaine voie
dans la vie », et de disposer « d’une mémoire des étapes de
son périple. » (GOFFMAN, 1974 : 136). Dans le cadre de
l’analyse du discours, on parle plutôt de l’identité et de
l’appartenance à une catégorie (category membership)
rendues pertinentes et auxquelles les interlocuteurs
s’orientent dans le discours et à travers les interactions
quotidiennes et institutionnalisées. Posées en termes
d’identité ou de genèse d’une représentation
(CHARAUDEAU et MAUNGUEREAU, 2002).

Nous allons observer et analyser les traces les plus
significatives de cette trajectoire dans quelques versets de
lamentations funèbres.

LES REPRESENTATIONS SOCIALES DANS LES
MAKANA

Dans cette partie, nous étudierons successivement les
représentations sociales du corps humain, de la famille et de



14

l’enfance et celle du travail. Les stéréotypes identitaires
seront étudiés particulièrement à travers les phénomènes
d’emblématisations et de mythification des lieux de
mémoire.

Les représentations sociales du corps humain
Le corps est l’objet d’innombrables représentations.

Morphologie du corps, trait du visage, caractéristiques de
certaines parties… font l’objet des stéréotypes qui forgent
l’identité des Yaka, leurs attitudes ainsi que leur agir
individuel et collectif. Le verset ci-dessous affirme à ce
sujet :

[01] Kiinga luútú khóólo /donc/le corps/une
chance/

Traduction :
C’est donc une chance que d’avoir un beau corps

La morphologie du corps, et particulièrement celle du
corps de la femme, ne laisse personne indifférent. Le corps
constitue l’un des critères fondamentaux de la beauté
féminine. Quels sont les traits essentiels associés à la beauté
dans les makana ?

La beauté de la femme
L’interaction ci-dessous est un échange sur les canons

de la beauté féminine en ce qui concerne la taille.

L1 : N-Kééto kabita /la femme
courte/

Dyama dya woolo /le diamant/de l’or/

Traduction
La femme de petite taille



15

Est un véritable diamant.

L2 : Ho n’kééto kaleya tsukidi /si/la
femme/longue/termine/

Misisa mim’mééte mumyongoti /les
muscles/montent lui/dans le dos/_ _

Traduction
En vieillissant,
Les muscles d’une femme de grande taille se

massent sur son dos.

L3 :N-Kééto kabita ulala kuthaangi.

Traduction
La femme de petite taille disparaît du lit.

L4 :N-Kééto kabita ban tindinki bwiidi

Traduction
Il suffit de bousculer (légèrement) une femme de

petite taille pour qu’elle s’écroule.

L5 :N’tela béeto khéni bamwééna wo

Traduction
On est jaloux de notre taille.

Pour valoriser la femme de petite taille, L1 recourt à
une métaphore argumentative qui a pour but de chercher à
imposer une opinion sans la démonter. Il s’agit de la
métaphore du diamant et de l’or, deux pierres précieuses, qui
évoquent quelque chose de précieux et d’une beauté
éclatante. La valeur décisive de relation étroite associée au
diamant et à l’or est ici transférée par analogie sur la



16

proposition à faire accepter : la petite taille est une qualité et
non un défaut. De la sorte, l’auditeur est poussé à adhérer à
la conclusion sous-entendue. La métaphore est ainsi un
argument difficile à refuser dans la mesure où elle se
dissimile derrière une image qui paraît évidente.

L’intervention réactive de L2 propose un raisonnement
a contracio basé sur les conséquences de la taille élancée au
moment de la vieillesse. La femme de petite taille maintient
sa stature alors que la femme de grande taille voit sa colonne
vertébrale se déformer.

La réfutation de l’argumentaire de la partie opposée à
cette conclusion est fournie par les réactions de L3 et L4 qui
relèvent les désavantages de la petite taille : l’instabilité et la
délicatesse de sa position sur le lit conjugal. Ces deux
arguments ont pour fondement la dimension physique de
l’être humain. Il sous-tend que la petite taille constitue une
faiblesse pour la femme parce qu’il suffit simplement de la
bousculer légèrement pour qu’elle s’écroule.

Cette séquence interactionnelle se clôture par
l’intervention de L5, la conclusion selon laquelle c’est la
jalousie qui détermine les critères contre la femme de petite
taille. Si nous nous en tenons à ces deux conclusions, nous
pouvons inférer la leçon suivante : la petite comme la grande
taille comportent des avantages et des désavantages. Si les
co-débitants accusent leurs adversaires d’être jaloux de leur
taille, c’est que la taille seule ne fait pas la valeur ou la
beauté de la femme.

Le teint de la femme.
Le teint est la nuance ou l’aspect particulier de la

couleur du visage ou du corps. Il concerne la pigmentation
ou la couleur de la peau.

L1 :N’ Kééto kabéénga mutu n’kwéélaanga.



17

Traduction
C’est toujours un homme qui épouse une femme au teint

clair

L2 :N’ Kééto kabéénga dikhondo dyamu n-situ
Hana ban-diidi kwa nzima

Traduction
Une femme brune est un régime de banane dans la

forêt ;
Elle peut être mangée par une civette.

L3 :buna yaphiinda
Bayakala bakabéénga yibawa nzala ko.

Traduction
Comme je suis de teint sombre
Je ne m’intéresse pas aux hommes de teint clair.

Les trois interventions admettent que le teint clair est
symbole de la beauté féminine. Comme dans la séquence
précédente, le recours à la métaphore argumentative permet
d’appuyer l’argument de L1 qui relativise la valeur
appréciative du teint comme critère de beauté pour une
femme. De même que le régime de bananes est à la merci
des civettes dans la forêt profonde, une femme au teint clair
peut être séduite par un homme indigne d’elle. Autrement dit,
c’est la qualité des consommateurs (hommes) qui valorisent
les aliments (bananes). Mangées par un animal (la civette),
les bananes perdent leur valeur parce qu’elles sont
considérées comme un bien sans maître, à la merci des
prédateurs. Peu importe le teint (la beauté) de la femme, si



18

elle n’est pas épousée par un homme de valeur, elle ne
vaudra rien.

A travers cette interaction, les représentations sociales
dégagées révèlent que la notion de taille et même celle de
beauté, sont relativisées dans le choix d’une femme. Ce qui
compte, ce sont les qualités intérieures. C’est ce
qu’affirment les deux versets ci-dessous.

Kutoma lungéza lwá múúngwa /la
beauté/un grain de sel/

Wukwéé kumakaya wele kutuka /tu vas/dans
les condiments/tu te dissous/

Traduction
La beauté est un grain de sel
Une fois dans les condiments, il se dissout.

Kutoma kwa isangala
Kakwe kunékoko kyele budika

Traduction
La beauté est semblable à une cruche :
Une fois à la source, elle se brise.

En partant de ces versets, quelle représentation du
corps pouvons-nous retenir ? Quelle importance lui accorde-
t-on ? Le corps représente à la fois beaucoup et très peu de
choses. Un corps beau, robuste, en bonne santé est certes
une chance ? Mais il n’est pas la chose la plus importante. Il
ne résiste pas à l’épreuve du temps.



19

Les représentations sociales de la famille et de l’enfance

Famille et enfance sont étroitement liées dans la
société. La famille constitue le cadre dans lequel tout
homme, tout enfant, tire son existence. C’est le socle sur
lequel il peut s’épanouir et à partir duquel il peut s’ouvrir au
reste du monde. Dans la société traditionnelle yaka, tout
comme dans beaucoup d’autres sociétés, l’existence de
l’homme ne peut donc pas se concevoir en dehors d’un
noyau familial, si rudimentaire soit-il.

Les versets de lamentations funèbres yaka nous
permettent de tirer quelques représentations sociales de cette
valeur.

LA FAMILLE
La famille est le lien d’expression des solidarités par

excellence. Il doit exister entre les parents, les frères et les
sœurs d’un même clan une obligation d’entretenir des liens
de solidarité et de complémentarité. L’existence de ces liens
et les relations d’entraide qui sont censées résulter
expliquent la nécessité d’avoir une abondante progéniture.
La facticité de la vie humaine ainsi que la prépondérance de
la solidarité intra-lignagère permettent au noyau familial de
se solidifier. Plus on s’éloigne du centre de l’arbre
généalogique des individus, plus les liens se relâchent. La
séquence interactionnelle ci-après illustre ces aspects de la
relation parentale.

L1 :pangi mosi ban tsikaako ; /un/frère (sœur)/un (e)/on
ne le vante pas/

Tsoni kabakisa baatu /la honte/il fait
prendre/aux gens/

Traduction



20

On ne se vante pas quand on n’a qu’un seul frère ;
Il peut vous faire honte.

L2 :Tuzola ye khotana /je suis/la sœur de/Tuzola
et Khotana/

Na tsiidi n-ngoongu yatiina ?/qui/mettra/la voix fuis/

Traduction
Je suis la sœur de Tuzola et Khotana
Qui pourra réussir à m’intimider ?

L3 :Hata uvulu naana /le village/grand/il peut
être/

Munzo taata yikwéé diila /dans la maison /de mon
père/j’irai manger/

Traduction
Quoique le village soit vaste,
Je n’irai manger que chez mon père.

Une famille nombreuse est une garantie de sécurité
pour les consanguins. C’est le sens des interventions de L1 et
L2. Cette dernière particulièrement se vante d’être entourée
de deux frères, qui sont pour elle et pour sa progéniture
comme des anges gardiens prêts à intervenir face aux
épreuves éventuelles.

Pour sa part, l’allocution L3 met l’accent sur
l’importance du lien biologique. En effet, tous les membres
d’un clan ou du village n’ont pas le même statut. L’individu
est censé trouver d’abord sa raison d’être et sa sécurité au
sein de l’espace domestique (nzo) où chaque famille
nucléaire possède un foyer (ziku, feu), un père et un (ou des)
mères (s). Le feu, la commensalité et le contact physique qui
soudent la famille nucléaire constituent également le



21

fondement de l’union de la maisonnée. Le terme hata utilisé
dans le verset par L3 est pris à la fois dans son sens dénotatif
de village et dans le sens connotatif de lignage. L’interactant
veut simplement dire que, chaque individu doit d’abord
trouver le soutien nécessaire au sein de sa famille nucléaire.

L’importance du lien biologique est soulignée dans les
séquences ci-dessous dans son rapport aux liens de pariage.
Par rapport au lien de mariage, la parenté biologique occupe
une position supérieure. Tout en reconnaissant que la
parenté ne peut pas constituer un obstacle à la sérénité du
couple, le participant L1 affirme la prédominance du lien
biologique sur le lien matrimonial.

L1 : loongo lusukinina, butuka ditéékila. /le mariage/vient
après/la parenté/vient/avant/

Traduction
La parenté précède le mariage
Dans le même ordre d’idées, les rapports entre l’époux

et sa belle-famille constituent un sujet de débat susceptible
de montrer les représentations qui se rattachent aux divers
types d’alliances au sein de la famille. Tel est le cas des
représentations portant sur la position de la belle-mère et
dont la séquence ci-dessous est une illustration :

L1 :Buko bwa N’Kééto mwaana khééke /la belle-
mère/enfant/petit/

Kabusi kiima nda swééka /si elle refuse/une chose/va
garder/

Traduction
La belle-mère, c’est un petit enfant ;
Si elle refuse un cadeau, garde-le-lui.



22

L2 :Buko bwa n-khééto mataku manzuungu /la belle-
mère/fond d’une casserole/ -

Phasya khatu kamonaanga /souffrance inutile/elle
voit/

Traduction
La belle-mère, c’est un fond de marmite :
Elle peine pour rien.

L3 : Buko bwa n-khééto kakota mvidya /la belle-
mère/quand elle a des chiques/

Kakhaamba yan-katula /elle me demande/de les
enlever/

Traduction
Quand ma belle-mère a des chiques,
Elle me demande de les lui enlever.

L4 :Lukwéé mééngi mako mééno /vous haïssez/belles-
mères/vos/

malutsaatsila baana ! /elles vont élever/vos enfants/

Traduction
Pourquoi haïssez-vous vos beaux parents,
qui élèveront un jour vos enfants ? _

L4 : Luhoya buna bwabukhete ; /parlez/bien/
Iko nzaambi, kitaambaako /la belle-

famille/c’est
Dieu/elle ne
plaisante pas/

Traduction

Soignez votre langage _



23

La belle-mère, c’est comme Dieu. On ne badine pas
avec elle.

Les interventions des L1 et L2 sont des railleries à
l’endroit des belles-mères accusées d’être trop capricieuses
et trop exigeantes. L1 les compare au fond d’une marmite
qui supporte l’épreuve du feu, le poids de son contenu, les
coups de la spatule à manioc, les frottements du dos de la
cuillère…sans profiter de la nourriture qui y est préparée.
Sur la même lancée, L2 présente la belle-mère comme une
femme capricieuse, inconstante et exigeante. Ses envies sont
imprévisibles et fondées sur l’humeur du moment,
exactement comme on l’observe chez les petits enfants. En
plus des caprices, la belle-mère est toujours exigeante.

En réaction, L3 et L4 adoptent une position contraire.
Ils considèrent cette catégorie de femmes comme étant à
l’origine de la vie. Par conséquent, elles ont droit à un
profond respect. L’importance qui leur est accordée
s’explique par le respect que l’on attache à la fécondité.

Il se dégage des interventions de cette séquence une
double image des belles-mères : une image dépréciative
caractérisée par leur défaut et une image valorisante de
personnes dignes de respect. La première est une critique
axée sur leur comportement, la seconde est une
représentation tirée des considérations éthiques et morales.

L’ENFANCE
La catégorie de l’enfance ne s’est dégagée comme

représentation distincte dans la société adulte qu’à une date
récente. Cependant, elle demeure un monde à part au sujet
duquel beaucoup de représentations sont élaborées. Chez les
Yaka, la fonction procréatrice de la femme est plus
fondamentale et plus importante que ses fonctions socio-
économiques et relationnelles. Sans enfant, un mariage trahit
sa vocation essentielle. Le groupe patrilignage du mari



24

conclut l’alliance matrimoniale en vue d’acquérir le droit sur
la fécondité de la femme et la progéniture du couple. La
procréation qui se fait attendre trop longtemps est
sévèrement jugée par les co-résidents qui stigmatisent
surtout la réduction de l’alliance à sa dimension économique.

Quelles sont les principales représentations sociales de
l’enfant qui ont cours dans la société traditionnelle yaka ?

1. Le fœtus n’est pas encore un enfant
Un enfant existe à partir de sa naissance effective,

lorsqu’on peut le tenir dans le bras et l’entendre pleurer. Les
mort-nés et les enfants atteints de malformation congénitale
ne sont pas considérés comme des enfants à part entière.
Pour preuve, ils ne reçoivent pas de nom à leur naissance.
On les appelle n’kisi, c'est-à-dire "fétiches".
Comme l’indique le verset ci-dessous, le couple est tenu de
rester prudent tant que l’enfant n’est pas encore né :

Mwaana wena mukati /l’enfant/il est/dans le
ventre/

Ban-syaako mbuumbu On ne lui met
pas/le cœur

Traduction
On ne compte pas sur un enfant
Qui est encore dans le sein de sa mère

Par ailleurs, il est souhaité que les couples aient une
abondante progéniture. Un enfant est certes précieux, mais il
est aussi fragile. Beaucoup d’aléas menacent sa vie et sa
croissance : la maladie, les sorciers, la mort. Il faut avoir
plusieurs enfants pour multiplier les chances de survie de la
famille. Le verset [27] affirme que celui qui n’a qu’une
petite progéniture ressemble à un homme qui n’a qu’un œuf.



25

Ukadi ya mwaana mosi /si tu
es/avec/enfant/ -

Dyaaki dya khoko wena dyaawu /Un oeuf/de la
poule/tu es/avec/

Traduction

Si tu n’as qu’un enfant,
Tu n’as qu’un œuf.

2. L’enfant est la richesse par excellence
Chaque enfant porte une histoire personnelle qui est

inscrite dans le nom qu’on lui attribue. Le couple dont la
dimension procréatrice avait longtemps été perturbée avant
d’avoir un enfant donnera à celui-ci un nom évoquant cette
période de stérilité et d’attente angoissante. Ces noms sont
souvent puisés dans le lot des sobriquets attribués à l’un des
conjoints soupçonné d’être stérile. Le terme n’lele que nous
avons dans le verset ci-dessous est l’un de ces sobriquets.

Yivwaata n-lele thalu /je porte/un habit/de prix/
Yi mwaana tsiidi ha kooko C’est/l’enfant/je mets/dans

les bras

Traduction

Si je porte un habit cher,
Je prends l’enfant dans mes bras.

Comme anthroponyme, n-lele est le diminutif du nom
amplifié N-lele myakhatu qui signifie littéralement "des
habits pour rien". C’est la formule par laquelle on critique la
femme longtemps demeurée sans enfant. Selon la
représentation qui s’en dégage, le devoir de bien habiller son



26

épouse doit aller de pair avec la capacité procréatrice de
celle-ci censée enrichir, par sa fécondité, le clan du mari.

La situation de la femme stérile est difficile. Elle ne
peut pas jouir de l’appellatif ngwaandi XX, comme les autres
mères. Comme l’indique le verset ci-après, les noms des
époux sont remplacés dès la première naissance par une
combinaison anthroponymique formée des termes ngudi
(mère), sé (père) et du nom de leur enfant.

Lundukiko nduumba,
Yingwaadi Imeri ya Losa

Traduction

Ne me prenez pas pour une jeune fille
Je suis la mère d’Emery et de Rose

Il se dégage de cette dénomination que le statut et la
qualité de "mère" sont obtenus par le fait de la procréation et
non, par exemple, par le fait de l’adoption. Le principe de
gémination, c'est-à-dire l’usage de deux noms par verset, ne
se justifie pas par des raisons emphatiques ou esthétiques. Le
chanteur peut réaliser autant de combinaisons qu’il est
possible de composer des paires avec sa progéniture. Dans
ces conditions, la situation de la femme stérile pendant
l’exécution des chants de deuils s’avère particulièrement
pénible compte tenu de satires qui lui sont implicitement ou
explicitement adressées. L’interaction suivante est un
modèle du genre :

L1 : Wuna wákoonda ya mwáána /celui/il
manque/avec/l’enfant

Ban-túká ban-sóólaako /on l’injurie/on ne le
choisit pas/



27

Traduction

Quand on insulte celui qui n’a pas d’enfant,
On le fait sans ménagement.

L2 : Bakwááni businá baana, /les prochains/la
richesse/les enfants.

Betó munguba ya n-tóómbo /Nous/dans les
arachides/avec/le manioc/

Traduction

Les autres trouvent leur richesse dans leur progéniture ;
Pour nous, la richesse réside dans les arachides et le
manioc.

L1 résume l’ensemble de représentations sur la place
de l’enfant dans la société yaka. La vraie richesse (busina)
d’un foyer, d’un clan ou d’une communauté est plus une
affaire de progéniture que d’abondance de biens matériels.
Cette hiérarchie est clairement exprimée dans le verset [31]
par le rapport qui est établi entre les termes « baana » et
« nguba ya n-toombo ». Les arachides (nguba) et le manioc
(n-toombo) sont des expressions métonymiques qui
signifient la richesse matérielle. L’utilisation des noms de
ces produits dans le discours s’explique par le fait qu’il
s’agit des produits agricoles les plus cultivés chez les Yaka.
Non seulement ils constituent la base de l’alimentation dans
cette contrée, mais ils sont aussi indicateurs de la richesse.
S’agissant de l’usage du substitutif « beto » (nous), il faut
observer qu’il est utilisé à la place de « beno » (vous). Le
locuteur L1 s’exclut du groupe de personnes visées par cette
énonciation. En réalité, l’auteur s’en exclut tout en faisant
semblant d’en faire partie.



28

Comme nous le verrons dans la section ci-dessous,
l’activité procréatrice est au centre même de la survie et du
bon équilibre du mariage. Elle est considérée comme un
travail à part entière qui est censé générer un profit. Ceci
rejoint les observations de Thomas et LUNEAU (1992 : 31)
au sujet des Mossi : « la fécondité semble constituer l’une
des valeurs fondamentales de l’éthique mossi pour qui la
stérilité va à l’encontre de l’ordre cosmique […] Avoir des
enfants et les garder vivants est un idéal auquel tous aspirent.

Le travail et ses représentations
Les analyses que nous présentons dans cette partie

visent simplement à cerner quelques représentations qui se
dégagent des « discours sur le travail », c'est-à-dire de
l’ensemble des représentations utilisées d’une part, pour
définir les conditions spécifiques de la production des biens
utiles et, d’autre part, pour en fixer la valeur.

Le mot yisalu (travail) est un terme générique désignant
une diversité d’activités productrices que l’homme exerce.
Son champ sémantique couvre à la fois le domaine de la
production des biens et services et le domaine de la
reproduction sexuelle. Comme on vient de le voir dans
l’intervention réactive de L2 (p. 11), les deux sont source de
richesse : richesses matérielles (busina, m-vwiilu) pour le
premier et richesses humaines (mboongo baatu) pour le
second.

Globalement, cette taxinomie de richesses produites par
le travail humain est consacrée par la distinction
dichotomique entre "l’avoir" et "l’être". C’est en partant de
cette catégorisation que nous étudierons quelques
représentations du travail à travers les versets de
lamentations funèbres.



29

1. Le travail comme activité de production des biens de
consommation

L’homme travaille et produit des biens en sa qualité
d’être social doué d’intelligence et d’énergie créatrice. Très
tôt, l’enfant yaka est initié au travail productif. Il se forme à
l’esprit et à la pratique de l’activité productive à travers
plusieurs canaux parmi lesquels les jeux, l’éducation diffuse
(observation diffuse) et l’exercice effectif des activités
correspondant à son âge. Certains jeux lui permettent de
reconstituer la vie des adultes et de comprendre la répartition
des tâches entre l’homme et la femme. Dès son jeune âge, la
jeune fille assiste sa mère dans les travaux de ménage alors
que le jeune homme accompagne son père ou ses frères
aînés dans leurs activités. Cette répartition des tâches dès
l’enfance est l’objet de la séquence interactionnelle suivante :

L1 :Kubuta kwa bayakala /enfanter/les hommes/
Nguba yin-suumbidi mééya. /les arachides/je les

achète/avec les centimes

Traduction
Pour avoir enfanté seulement des garçons,
Je me procure des arachides au prix d’argent.

L2 :Bakwaawu babuta kwaawu /les autres/qui ont
enfanté/à eux/

N-koko ban-téka bwavula ko./la rivière/ils ne la puisent
pas/beaucoup

Traduction

Ceux qui ont la chance d’avoir des enfants
ne vont pas souvent puiser de l’eau à la source.



30

L3 :Moni maama mbangala buudi /si tu vois/la saison
sèche/tombe/

Bakwa baphaangi badiidi. /les propriétaires/des
frères/ils mangent/

Traduction

Dès que la saison sèche s’annonce
Ceux qui ont des frères peuvent espérer bien manger.

Dans son intervention, L1 met particulièrement l’accent
sur la contribution des garçons au travail des champs. Ce
sont les hommes (bayakala) qui exécutent les grands travaux
de défrichage et d’abattage des arbres. De ce travail
dépendent les provisions d’arachides.

Le second participant renchérit et parle de la
contribution des enfants, notamment pour
l’approvisionnement en eau, la garde des bébés et certaines
petites courses. La femme qui n’a pas d’enfant est obligée de
tout faire seule.

Le troisième intervenant introduit un autre domaine où
l’apport des enfants est déterminant : la chasse. La saison
sèche n’est pas seulement la période de grands travaux de
champs. C’est aussi la période où abonde le gibier. Et ce
sont les hommes qui fournissent à leurs épouses des produits
de la chasse. Les femmes célibataires ou veuves, qui n’ont
personne pour les leur en donner, doivent se contenter de se
nourrir de feuilles de manioc et d’autres épinards.

Parmi les principales activités féminines, les Yaka
valorisent particulièrement les tâches ménagères désignées
par le terme générique kuláámba (faire la cuisine). Dans
certains contextes, cet infinitif kuláámba est utilisé pour
couvrir l’ensemble des tâches qui font la réputation d’une
bonne femme. Il s’agit aussi bien de travaux de champs – et



31

qui comprennent une diversité de vocables (kukúna, semer ;
kusééla, sarcler ; kuhéla, récolter ; kuhááta, déterrer les
carottes de manioc, kutóka, piler, etc.) – que des activités
culinaire proprement dites.

Voici deux versets qui illustrent cette représentation :

L1 :Ho wulambako /si tu prépares pas/
wukweelasi mwaana muhata ko /ne marie pas ton

enfant/dans le village.

Traduction
Si tu ne sais pas faire la cuisine
Ne marie pas ta fille dans le village

L2 :Wuna wulaamba luku lwatebuka
Ban-swééka pfikwa ko.

Traduction

On ne garde pas pour le lendemain le fufu
de celle qui prépare une pâte de manioc molle

Les activités culinaires sont le lieu où se mesure le
savoir-faire d’une femme. La bonne femme (n’laambi) n’est
pas seulement celle qui prépare des mets délicieux, mais
aussi celle qui sert une nourriture suffisante. L’exigence de
la qualité doit aller de pair avec celle de la quantité. Ces
qualités sont héréditaires. Les jeunes filles qui en manquent
jettent le discrédit non seulement sur leur propre personne
mais aussi sur l’ensemble de leur famille. La mauvaise
réputation dans ce domaine sera préjudiciable pour l’avenir
matrimonial de la jeune fille.



32

La bonne femme est aussi celle qui participe
aux échanges réciproques. Dans son article sur « Agronomie,
consommation et travail sans l’agriculture du Burundi du
XVIIème au XXème siècle », ce dernier auteur affirme :

« La cruche que l’on porte chez un voisin ou la gorgée
que l’on boit au chalumeau dans la cruche de son hôte
autant des signes de solidarité ou de simple
disponibilité à l’entraide qui permettent aux hommes
d’éviter à leurs maisonnées l’isolement et par
conséquent l’insécurité (…). Selon la situation relative
du donateur et du receveur, la signification sociale de
ces gestes peut varier : franche amitié, bon voisinage,
mais aussi déférence à l’égard d’un plus influent,
subordination à l’égard d’un chef, manifestation de
puissance et de générosité de ce dernier,…Dons et
contredons […] perçus qualitativement comme des
échanges réels. Si le plus pauvre est "aliéné" par cette
obligation sociale des "cadeaux", le plus riche ne l’est
pas moins par l’obligation parallèle de redistribution. »

Cette obligation du don et du "contre-don" est exprimée
dans le verset suivant :

Láámbi heka méne yákúnata /si tu prépares/donne à moi
qui t’ai amenée ici ;

Yiyáábá baana batááta /qui reconnaît les
enfants/de mon père/

Traduction :

Quand tu prépares, donnes à moi qui t’ai amenée ici ;
C’est moi qui prendrai soin de tes frères



33

Le produit du travail de la femme doit bénéficier
d’abord aux plus proches parents. Autant il est conseillé
d’aider son prochain, autant il est nécessaire de privilégier
son entourage immédiat. Donner est une opération familière
qui ne nécessite pas une définition sociologique particulière.
Cependant, s’il y a quelque obligation à donner, il y en a
aussi à recevoir, et surtout à rendre la pareille. C’est le
principe du don et du contre-don. Mais, comme le remarque
Marcel Mauss dans l’Essai sur le don (1924), l’institution du
don représente un caractère ambivalent. Le don libéral et
gracieux est régulièrement suivi d’un contre-don tout aussi
unilatéral et arbitraire, mais tacitement perçu comme la
réponse adéquate à la première prestation. Le don est aussi
indiscutablement l’amorce d’une relation réciproque, un
échange différé.

Toutefois, les paresseux ne sont pas en droit de
s’attendre à la solidarité des autres parce qu’ils n’ont rien à
donner en retour. Ils sont l’objet de beaucoup de critiques,
comme le montre l’interaction ci-après :

L1 :Ban-loongíya bapulúsi /les
enseignants/et/les policiers/

Ulángidila kwaawu bádíílá /en rodant/ils mangent/

Traduction

Les enseignants et les policiers trouvent à manger
en rodant chez les autres

L1 :Nzala yiyáná bapulusi /la faim/dont se
plaint/les policiers/

Kun-sitú kwakóónda n-sáása. /en forêt/il
manque/un champ/



34

Traduction

Le policier se plaint d’être affamé
Pendant qu’il ne possède aucun champ en forêt.

Le travail de l’enseignant et celui du policier ne sont pas
rangés dans le registre des activités productives. L1 reproche
au premier de ne pas travailler aux champs ; il est comparé à
l’homme blanc qui, selon l’imaginaire populaire, déteste les
travaux sales, cette conception du blanc étant induite à partir
de la pigmentation de sa peau. Le second passe son temps à
garder ses chefs et à traquer les délinquants. Il ne se soucie
pas non plus de cultiver les champs comme les autres
villageois. Ils trouvent sa nourriture par les rackets.

2. Le travail comme activité de procréation

Notre travail consiste à identifier et à expliquer les
représentations sociales construites dans le discours de
circonstance yaka, plus particulièrement dans les versets de
lamentations funèbres makana. L’expression « discours de
circonstance » en littératures orales africaines s’applique à
des textes oraux qui relèvent du genre oratoire.

Dans la section précédente, nous avons dégagé quelques
représentations de l’enfance dans les versets de lamentations
funèbres. Nous n’y reviendrons pas. Nous voulons
simplement insister sur la conception de l’homme et de la
femme comme instruments de reproduction et de survie de
la famille, qui est l’un des piliers sur lesquels repose tout
l’édifice du mariage. Voici ce que nous en dit l’interaction
suivante :

Bakubuti, buta n-kwaawu /si on t’enfante un autre/



35

watsuki ya nzala avec des cheveux/et des
ongles/

Traduction

Si on t’enfante, enfante aussi un être
qui a des cheveux et des ongles.

Khayi wabuta soongo /l’antilope/a engendré/un
petit/

wadibúta /il s’est engendré elle-
même/

Traduction

L’antilope en mettant bas son petit
s'est engendrée elle-même.
Mwáána m-butíila yilééke /l’enfant/engendre-

le/jeune/
wan-dííla /pour profiter de lui/

Traduction

Engendres dès ta jeunesse
pour profiter de ta progéniture

Les deux premiers versets [43] et [44] traitent de la
nécessité pour le couple de participer à sa propre survie et à
celle du groupe par la procréation. Le verset [45] nous
apprend que l’enfant est un bien dont la famille attend un
bénéfice. Celui-ci peut être tiré de son travail et de multiples
services que l’enfant peut rendre. Non seulement, par son
ardeur au travail, la fille aide ses parents, et particulièrement
sa mère, mais en plus elle produit une dot.



36

L’expression kudya nziimbu (littéralement "manger la
dot) illustre bien le profit à tirer du mariage de sa fille.
Lorsqu’une femme donne naissance à une abondante
progéniture, on dit qu’elle enrichit la famille de son mari. De
même, la femme dont les enfants meurent prématurément,
dira : « yisa sálá yisalu kyá khatu », ce qui signifie
littéralement "je suis venue faire un travail inutile".

En guise de conclusion

Notre travail a consisté à étudier quelques
représentations sociales construites dans le discours de
circonstance yaka, plus particulièrement dans les versets de
lamentations funèbres makana, forme de discours qui relève
de la catégorie des interactions verbales.

Les représentations sociales dégagées des séquences
interactionnelles étudiées concernent le corps humain, la
famille, l’enfance et le travail. Ces thèmes apparaissent
étroitement liés dans la conception yaka de la vie. Le corps
humain, par sa taille et par sa beauté, a une importance
relative malgré les divers stéréotypes que l’imaginaire
populaire lui attribue. Ce sont plutôt les qualités intérieures
qui sont primordiales. Celles-ci permettent à la famille de
jouer pleinement son rôle de socle où l’homme est censé
s’épanouir et bénéficier des élans de solidarité des autres
membres du corps social. Mais cette solidarité ne peut pas
être unilatérale. Elle doit s’exprimer selon le principe du don
et du contre-don. Ce principe ne peut se réaliser que dans
une communauté où chaque membre participe au travail de
production des biens. Il ressort des représentations sociales
dégagées à ce propos que le travail a une double dimension :
le travail manuel produit les valeurs économiques censées
assurer le bien-être matériel ; alors que le travail de



37

procréation génère les ressources humaines qui permettent à
la société de se perpétuer.

Bibliographie

BOYER, H., 2003. De l’autre côté du discours. Recherches
sur les représentations communautaires, L’Harmattan, Paris.
GOFFMAN, Erving, 1974. Les rites d’interaction, éd. de
Minuit, Paris.
JODELET, D., 1984. « Représentation sociale : phénomènes,
concept et théorie », in MOSCOVICI, S. Psychologie sociale,
PUF, Paris.
KASORO TUMBWE, R., 2010. Réflexions
méthodologiques sur l’analyse du discours en République
Démocratique du Congo, in Analyse du discours, CELTA,
Kinshasa.
LIPPAMNN, W., 1922. Public Opinion, New York
University Press.
MOSCOVICI, S., 1961. La psychanalyse, son image et son
public, PUF, Paris.
Id., 1984. Psychologie sociale, PUF, Paris.
NGARAMBE, P., 1981. Etude pragmatique des discours de
circonstance au Burundi, Thèse de doctorat, UNAZA,
Campus de Lubumbashi.
RIME, B., 1992. « Langage et communication », in
MOSCOVICI (dir.), Psychologie sociale, PUF, Paris.
THOMAS, L.V., LUNEAU, R., 1992. La terre africaine et
ses religions, L’Harmattan, Paris.
VIGNAUX, G., 1988. Le discours, acteur du monde,
Enonciation, argumentation et cognition, Ophyrs, Paris.
VION, R., 1992. Les interactions verbales, Hachette, Paris.



38



39

LA TERRITORIALE, LES CONFLITS FONCIERS ET
LE POUVOIR COUTUMIER

Par
MAMBI TUNGA-BAU

Introduction

Initialement prévu comme une communication dans un
séminaire-atelier, le sujet que nous allons développer ici
rentre dans un thème général qui traite des fondements
juridique, politique, socio-économique et culturel de la
décentralisation en République Démocratique du Congo.
Ces fondements suggèrent la juxtaposition de trois variables
explicatives : la territoriale, les conflits fonciers et le pouvoir
coutumier. Le premier problème que soulève ce sujet, c’est
le conflit entre l’Administration territoriale et le pouvoir
coutumier. Conflit souvent fondé sur le domaine foncier. En
deuxième lieu, l’on peut également penser que le domaine
foncier lui-même est source de conflits.

Pour nous permettre de cerner la situation des conflits
récurrents entre l’Administration territoriale et le pouvoir
coutumier, il est important de saisir la nature de ces conflits
qui affectent les deux instances de gestion administrative et
politique du pouvoir. En d’autres termes, il faut étudier la
nature des conflits et identifier les acteurs desdits conflits.

Pour rendre compte de cette réalité, nous recourons à
l’analyse institutionnelle dans une perspective historique.
Dans cette optique, nous abordons la question en quatre
points suivants :
1. la notion de la territoriale ;
2. le rappel des éléments du régime foncier congolais ;
3. la nature des conflits fonciers et ses acteurs ;
4. le pouvoir coutumier et la gestion des terres.



40

DE LA TERRITORIALE

Le concept de « territoriale » renvoie essentiellement à
la forme contractée du terme Administration du territoire,
mieux à l’expression du droit administratif de « personne
administrative territoriale ». « Les personnes administratives
territoriales sont des collectivités territoriales qui exercent
des compétences administratives dans un ressort
géographique donné » (VUNDUAWE, 2007 : 400).

A l’époque coloniale, on associait couramment la
territoriale au corps des fonctionnaires dont la structure
correspondait à une sorte de pyramide hiérarchique. La base
était composée d’agents territoriaux de divers grades et les
chefs de poste (MUYER, 1986 : 30). La territoriale avait
pour principaux animateurs : L’Administrateur du territoire
(A.T.), les administrateurs assistants (A.T.A.) et les chefs de
poste assistés des comptables.

Les territoriaux – entendez par là agents ou
fonctionnaires de l’Administration territoriale – étaient des
cadres du territoire d’échelon administratif situé
immédiatement au-dessus de la chefferie et du secteur. Cet
échelon supérieur, le district, était commandé par un
commissaire de district (CDD), assisté d’un ou de deux
adjoints. Aujourd’hui, en vertu de la Constitution (article 3)
le district est supprimé mais ses animateurs survivent dans
une structure qui est en dehors des structures officielles de
l’Etat, à cause de l’indolence des autorités politiques
nationales à faire aboutir avec courage la réforme introduite
par la Constitution du 18 février 2006.

Pour tout dire, à l’époque coloniale, les territoriaux
étaient chargés des contacts avec les chefs traditionnels et
les populations indigènes. Ils étaient tenus de dresser des
rapports sur ces populations et les chefs traditionnels.



41

Aujourd’hui, la territoriale est censée inclure en son
sein les entités régionalisées (provinces et ville de Kinshasa),
les entités administratives décentralisées (la ville, la
commune, le secteur et la chefferie), les entités
déconcentrées (le territoire, le groupement, le quartier et le
village).

Ainsi donc, les entités décentralisées sont dotées de la
personnalité juridique et celles déconcentrées en sont
dépourvues.

Ainsi en disposent les articles 3 et 196 de la
Constitution du 18 février 2006 telle que modifiée par la loi
n° 11/002 du 20 janvier 2011 portant révision de certains
articles de la Constitution de la République Démocratique du
Congo.

Tout compte fait, la territoriale de la République
Démocratique du Congo est composée des entités énumérées
aux articles 4 et 5 de la loi n° 08/012 du 31 juillet 2008
portant principes fondamentaux relatifs à la libre
administration des provinces. Ainsi donc la ville, la
commune, le secteur et la chefferie sont des entités
territoriales décentralisées dotées de la personnalité
juridique ; le territoire, le quartier, le groupement et le
village sont des entités territoriales déconcentrées
dépourvues de la personnalité juridique.

L’Administration territoriale est maintenant politisée.
Elle ne fonctionne pas uniquement avec les agents et
fonctionnaires de l’Etat mais aussi avec des militants des
partis recrutés sur base des critères passionnels.

Rappelons à présent les éléments fondamentaux du
régime foncier congolais.



42

RAPPEL DES ÉLÉMENTS DU RÉGIME FONCIER
CONGOLAIS

Il faut d’abord remarquer qu’en matière foncière, la
Constitution de la République Démocratique du Congo telle
que modifiée à ce jour dispose en son article 9 que l’Etat
exerce une souveraineté permanente notamment sur le sol, le
sous-sol, les eaux et les forêts, sur les espaces aérien, fluvial,
lacustre et maritime congolais ainsi que sur la mer
territoriale congolaise et sur le plateau continental (alinéa 1).
Les modalités de gestion et de concession du domaine de
l’Etat sont déterminées par la loi (alinéa 2).

Par ailleurs, la loi n° 73/021 du 20 juillet qui est la loi
foncière en vigueur dispose en son article 53 : « le sol est la
propriété exclusive, inaliénable et imprescriptible de l’Etat ».
De part cette disposition, le sol revêt trois caractéristiques :
l’exclusivité, l’inaliénabilité et imprescriptible. L’exclusivité
en faveur de l’Etat qui y exerce, sans partage, un droit de
propriété. Ensuite, le caractère d’inaliénabilité renvoie au
fait que l’autorité qui assure la garde ou la gestion du sol ne
peut pas le vendre. Enfin, le caractère imprescriptible du sol
veut dire que le principe de l’expiration du délai de
prescription ne joue pas en matière d’aliénation du sol ;
c’est-à-dire que si l’autorité administrative aliénait le sol au
bénéfice d’un tiers, l’Etat est en droit de le récupérer à tout
moment quel que soit le délai.

L’ordonnance-loi n°66 – 343 du 7 juin 1966 dite loi
Bakajika et la loi n°73/021 du 20 juillet 1973 portant régime
des biens, régime foncier et immobilier et régime des sûretés,
posent les principes généraux et essentiels de l’appropriation
des terres, de l’utilisation du sol et du sous-sol. Ainsi, par
principe, le sol et le sous-sol appartiennent à l’Etat congolais.



43

Les conséquences découlant de ces lois sont visibles
dans la loi n°007/2002 du 11 juillet 2002 portant code
minier. Le code minier réaffirme la propriété étatique des
substances minérales contenues dans les gîtes minéraux
naturels, artificiels, géothermiques et les eaux souterraines
se trouvant sur la surface du sol ou dans le sous-sol. Le
titulaire du droit minier ne dispose que d’un droit minier ou
de carrière d’exploitation, la propriété des produits
marchands en des droits miniers (…) à des fins
commerciales1.

Aussi, le code minier pose-t-il comme principe que les
droits découlant de la concession minière sont distincts de
ceux des concessions foncières, de sorte qu’un
concessionnaire foncier ne peut se prévaloir de son titre pour
revendiquer un droit de propriété quelconque sur les
substances minérales contenues dans le sous-sol.

En fait, pour le législateur congolais, la propriété des
gîtes des substances minérales, y compris les eaux
souterraines et les gîtes géothermiques (…) constitue un
droit immobilier distinct et séparé des droits découlant d’une
concession foncière2. En vertu de cette disposition, le
propriétaire d’une concession foncière n’est pas le
propriétaire des substances minérales se trouvant sur le sol
ou dans le sous-sol de cette concession.

Les principes du régime foncier étant posés, nous
pouvons essayer de cerner la nature des conflits et les
acteurs desdits conflits.

1 Lire à ce propos l’exposé des motifs de la loi n° 007/2002
du 11 juillet 2002 portant code minier.

2 Code minier, article 3 alinéa 3.



44

NATURE DES CONFLITS FONCIERS ET SES
ACTEURS

Avant d’identifier la nature des conflits fonciers et
leurs acteurs, il est nécessaire d’indiquer que ces conflits se
rencontrent aussi bien dans les milieux urbains que dans les
milieux ruraux. On distingue donc les conflits de
compétence, les conflits de l’application de la loi et les
conflits liés à la superposition des contrats.

Les conflits de compétence
La législation de la République Démocratique du

Congo reconnaît certaines compétences de gestion du
domaine foncier à certains territoriaux. Relevons d’abord ce
que dit la loi à propos de la gestion du foncier par les
territoriaux. Aux termes de l’article 11 point 7 de la loi
organique n° 08/016 du 07 octobre 2008 portant
composition, organisation et fonctionnement des entités
territoriales décentralisées et leurs rapports avec l’Etat et les
provinces : « Le Conseil urbain délibère sur les matières
d’intérêt urbain, notamment les actes de disposition d’un
bien du domaine privé de la ville et les actes de
désaffectation d’un bien du domaine public de la ville ». La
même disposition est reprise, mutatis mutandis, à l’article 50
point 7 de la même loi pour la commune. Par ailleurs,
l’article 84 de cette loi dispose : « Sans préjudice d’autres
attributions qui peuvent lui être conférées par des textes
particuliers, le collège exécutif du secteur ou de la chefferie
veille à la sauvegarde du patrimoine et, spécialement :

a. l’entretien du réseau routier ;
b. la gestion du domaine ;
c. la protection :

1. de la flore ;
2. de la faune ;



45

3. des ouvrages d’art et des sites classés ;
4. des eaux, des cours d’eau et des rives.

Notons aussi que les droits fonciers et miniers,
l’aménagement du territoire, le régime des eaux et forêts
sont des matières de compétence concurrente du pouvoir
central et des provinces (article 203 de la Constitution point
16).

Ces quelques éléments indiquent que certains
territoriaux peuvent s’impliquer dans la gestion du domaine
foncier mais sans indiquer précisément de quelle manière
doivent-ils le faire. Par contre, les organes des entités tels
que le territoire, le quartier, le groupement et le village sont
exclus de cette gestion. En clair, les entités territoriales
déconcentrées n’ont aucune compétence en matière de
gestion du domaine foncier. Et, pourtant ces entités gèrent
bel et bien les dossiers fonciers et sont impliquées dans les
conflits y relatifs.

Il existe des conflits de compétence dans la mesure où
des entités territoriales auxquelles la loi ne reconnaît pas le
pouvoir de gestion des terres y participent sans énerver
visiblement qui que ce soit. Et pourtant, la loi est violée.
C’est le cas de l’implication des chefs coutumiers de
Kinshasa et des chefs de groupement par la vente et
l’attribution des parcelles. On reviendra sur la participation
des chefs de groupement dans les conflits fonciers.

Les conflits de compétence existent également dans la
mesure où la loi foncière ne reconnaît le pouvoir de gestion
du domaine foncier qu’au Ministre des Affaires Foncières
qui applique la politique de l’Etat en matière d’affectation et
de distribution des terres (article 181 du code foncier). Les
terres du domaine public sont gérées par le Ministre de
l’Urbanisme.



46

Ensuite, la compétence de gestion des terres est
reconnue aux conservateurs des titres immobiliers qui, aux
termes de l’article 223 du code foncier, sont gestionnaires
des titres immobiliers. Le conservateur des titres
immobiliers met le lotissement en gestion conformément au
règlement sur l’allocation des terres. Il prend la décision de
lotissement, applique un tarif aux parcelles créées et fixe
leur destination.

Les conflits liés à l’application de la loi

Aux termes de la loi, il y a lieu de le rappeler, la
propriété des gîtes des substances minérales, y compris les
eaux souterraines et les gîtes géothermiques constitue un
droit immobilier distinct des droits découlant d’une
concession foncière (article 3 alinéa 3 du code minier).

Cette disposition est une source de conflits dans son
application dans la mesure où un concessionnaire foncier, de
tout temps, revendique le droit de propriété sur tous les biens
que le sol renferme par incorporation. Si la propriété de la
concession minière doit revenir à une personne physique
différente du concessionnaire foncier, le conflit fondé sur
l’application des dispositions du code minier est bien ouvert
entre les deux propriétaires (MAMBI, inéd. : 84).

L’article 7 de la loi n°011/2002 du 29 août 2002
portant code forestier dispose : « les forêts constituent la
propriété de l’Etat. Par ailleurs, le code forestier reconnaît
un quasi-droit de propriété foncière aux populations
locales ». C’est pourquoi, il affirme : « toute forêt à
concéder fait l’objet d’une enquête préalable de manière à
rendre quitte et libre de tout droit. La consultation des
populations riveraines de la forêt est obligatoire pour
garantir la paix sociale et la jouissance paisible des forêts
concédées d’une part, et d’autre part, les communautés



47

locales peuvent acquérir, à titre gratuit, une concession
forestière sur leurs terres ancestrales »1.

Par ailleurs, le droit de propriété des forêts des
communautés locales est expressément affirmé par les
dispositions des articles 111, 112 et 113 du code forestier
qui disposent : « L’exploitation des forêts des communautés
locales se fait sous la supervision et le contrôle technique de
l’Administration chargée des forêts (article 111) ; outre les
droits d’usage, les communautés ont le droit d’exploiter leur
forêt. Cette exploitation peut être faite soit par elles- mêmes,
soit par l’intermédiaire d’exploitants privés artisanaux, en
vertu d’un accord écrit (article 112) ». Enfin, pour des
raisons d’exploitation de leurs forêts, les communautés
locales peuvent demander le concours de l’Administration
forestière et obtenir une assistance de sa part. Les produits
de l’exploitation reviennent à la communauté locale après
déduction des frais dus à l’Administration forestière pour
ses prestations. L’exploitation des forêts des communautés
locales peut être confiée à des tiers en vertu d’un contrat
d’exploitation (article 113).

On peut remarquer que l’application de l’article 7 du
code forestier et celle des articles 111, 112 et 113 est
susceptible de générer des conflits. Le code forestier consacre
à la fois la propriété étatique des forêts et la propriété
communautaire, mieux coutumière, de ces mêmes forêts.

Les conflits liés à la superposition des contrats

Ce type de conflits se rencontre essentiellement dans
les milieux urbains. Il s’agit en fait, de la vente d’une même

1 Exposé des motifs de la loi n°011/2002 du 29 août 2002
portant code forestier.



48

et unique portion de terre à plus d’une personne. Dans ce cas,
les numéros cadastraux sont superposés ou falsifiés ou
encore un des propriétaires ne dispose pas de titre de
propriété valable. Au lieu d’un certificat d’enregistrement,
quelqu’un peut détenir le livret de logeur, la fiche parcellaire,
l’attestation d’occupation parcellaire, etc. et sur ce document
est souvent superposé un autre qui fait naître le conflit entre
deux personnes qui se disputent la propriété d’un lopin de
terre.

On peut également constater une superposition des
contrats dont deux propriétaires détiennent chacun un
certificat d’enregistrement. Ce conflit naît à la suite de la
cupidité des « vendeurs » légalement reconnus, notamment
les ministres, les conservateurs des titres immobiliers ou les
autorités matériellement incompétentes, notamment les
territoriaux et les chefs coutumiers. L’implication des chefs
coutumiers dans la gestion des terres est presque naturelle.
Nous pouvons examiner cette implication au paragraphe
suivant.

LE POUVOIR COUTUMIER ET LA GESTION DES
TERRES

Le pouvoir coutumier doit être entendu comme
l’ensemble de croyances et pratiques qui confèrent à un
individu, une famille ou un clan l’autorité nécessaire pour
commander un groupe d’individus plus ou moins homogène
et obtenir d’eux l’obéissance (MAMBI, 2010 : 21).

La terre, il faut le rappeler, est le substrat matériel de
tout pouvoir. L’homme entretient avec le sol des liens
naturels, juridiques et politiques. Ceux-ci sont une sorte de
lien culturel qui se définit en référence avec le pouvoir que
l’homme exerce sur les choses et les autres personnes
établies sur un territoire donné (MUDIJI, 1997 : 32).



49

C’est à juste titre que le sol est considéré, à travers le
monde, comme un point de repère des droits et des
obligations, aussi bien pour les Etats que pour les personnes
physiques. C’est le sol qui légitime certains actes de ces
personnes. C’est aussi en référence à lui que les Etats se
déclarent souverains et reconnaissent des droits à leurs
populations, notamment la nationalité. La nationalité
congolaise d’origine est reconnue aux Congolais en
référence au territoire et donc en référence au sol.

La Constitution américaine par exemple, fait de la
relation au sol une condition majeure d’accession à la
magistrature suprême, quand elle n’accepte pour candidat
que les Américains nés sur le territoire américain et ayant
vécu 14 ans de suite sur ce même territoire avant la période
précédant les élections présidentielles. En effet, l’article 2
section 1 alinéa 5, de la Constitution américaine dispose
expressément : « Nul ne pourra être élu Président s’il n’est
citoyen de naissance, ou s’il n’est déjà citoyen des Etats-
Unis au moment de l’adoption de la présente Constitution,
s’il n’a trente-cinq ans révolus et ne réside sur le territoire
des Etats-Unis depuis quatorze ans ».

Cela dit, revenons-en au rôle des chefs coutumiers
dans la gestion des terres. La pratique dans cette gestion
s’écarte des prescrits de la loi. La violation des dispositions
de la loi foncière semble devenir la règle et son respect
l’exception. La gestion des terres, dans sa pratique, est l’une
des sources de tension entre le pouvoir traditionnel et
l’Administration territoriale.

C’est au nom de la coutume que les Teke-Humbu
« vendent » des terres à usage résidentiel à Kinshasa. De
même, les concessions des mines sont des propriétés des
chefs coutumiers, particulièrement les chefs de groupement



50

dans les deux Kasaï et dans le Bandundu. Cette
appropriation des terres par les chefs coutumiers et les droits
d’en disposer violent manifestement la loi foncière.

Les tensions suscitées par la propriété foncière des
chefs coutumiers et les droits qu’elle génère sont
malheureusement encouragées par l’inaction de l’autorité
étatique. A Kinshasa, les chefs coutumiers « vendent » des
terres aux particuliers et l’Administration territoriale en
régularise la procédure en prenant en compte les documents
délivrés par l’autorité coutumière. Ce document peut être un
reçu ou une facture ; tout comme le chef coutumier peut
délivrer aussi un document d’une autre nature.

A la suite des enquêtes menées dans le lotissement
Lemba – Himbu dans la commune de Mont-Nafula, à
l’intersection du quartier Kimwenza, avec la rivière Ndjili,
de la rivière Kwambila et le Bas-Congo, Mutash Yav nous
décrit la situation suivante : « La procédure coutumière nous
place en face de deux pratiques : d’une part, nous avons les
autorités traditionnelles qui vendent des lopins de terres
préalablement lotis; et d’autre part, elles procèdent à la vente
des terres non loties, c’est-à-dire non soumises à un
quelconque processus de lotissement par l’autorité
compétente.

Néanmoins, dans les deux cas, le point de départ est le
même : (…) en vendant une portion de terre lotie ou non
lotie, l’autorité traditionnelle délivre à l’acheteur un
document intitulé « acte de cession et de vente de terre »
(MUTASH, inédit.). Le document est signé par le chef
traditionnel et contresigné par l’acheteur et porte une note
importante : « Tout terrain vendu ou cédé non mis en valeur
dans les trois ans est considéré abandonné et revient de droit
au chef coutumier ».



51

Nous pouvons, enfin, rappeler le conflit qui a opposé
le chef coutumier Bernard Ngamayo et la circonscription
foncière de la Tshangu pour le lotissement Bibwa. Ce chef
coutumier avait procédé à l’attribution, mieux à la « vente »
des terrains au mépris de la loi. A l’issue du conflit, le
Ministre des Affaires Foncières propose une
solution : « dans le but de préserver la paix sociale, mon
ministère s’emploie à donner d’autres espaces à toutes les
personnes à qui le chef coutumier a fait des attributions
anarchiques »1.

L’on peut retenir que les chefs coutumiers ne tirent pas
leur droit de jouissance de ce sol d’une loi ou d’un contrat
quelconque. C’est juste en violation de la loi que les chefs
coutumiers font la main basse sur la terre. Ils participent à
son affectation et à sa distribution en vertu des droits
coutumiers qui leur sont héréditaires.

Dans le Bandundu et partout ailleurs, le sol et le sous-
sol sont une propriété des chefs coutumiers ; et
l’Administration territoriale n’hésite pas à leur reconnaître
« une paisible jouissance de leurs droits »2.

1 Lettre du Ministre des Affaires Foncières, Environnement et Tourisme
adressée au Directeur de cabinet Adjoint du Chef de l'Etat le 13 avril 2002.
Notre discussion sur les conflits fonciers à Kinshasa s'appuie, pour l'essentiel,
sur cette lettre.
2 Lettre n 25/CAB/MIN/INTER/0869/2002 du 11 avril 2002

adressée au Gouverneur de la province de Bandundu, en
réaction à la requête de Monsieur MAFUTA MINGI au
sujet du conflit des limites de la forêt KISIMBA qui
l'opposait à Monsieur YEMBI Félicien, dans le Territoire
de MASI-MANIMBA.



52

Au bout du compte, tout le monde se soumet à la
procédure coutumière d’appropriation des terres :
administrateurs de territoire, fonctionnaires, ministres et
même le chef de l’Etat. Et pourtant la loi ne reconnaît aucun
droit dans l’affectation et dans l’attribution des terres aux
chefs coutumiers. Mais dans la pratique, les chefs
traditionnels soumettent les officiels ou les autorités
publiques de l’Etat à la procédure coutumière de jouissance
des terres.

Conclusion
Il ne faut pas se méprendre sur le statut des chefs

coutumiers. Nous devons simplement rappeler que le
pouvoir coutumier est un fait constitutionnel : l’article 207
de la Constitution du 18 février 2006 le reconnaît. Bien plus,
les autorités traditionnelles ont été intégrées dans
l’Administration territoriale par le décret royal du 6 octobre
1891.

Aujourd’hui, elles jouissent des dispositions du statut
du personnel de carrière des services publics de l’Etat. Elles
sont revêtues de grade d’attaché de bureau de première
classe pour le chef de chefferie et de celui d’agent de bureau
de première classe pour le chef de groupement.

Les conflits fonciers dont les chefs coutumiers et les
territoriaux ordinaires sont acteurs ne se justifient-ils pas du
fait que ce personnel est, dans son ensemble, au service de
l’Etat ? Au demeurant, dans ces conflits, les fonctionnaires
et agents de l’Etat agissent souvent dans le but de satisfaire
leurs intérêts personnels, en faisant mauvais usage des
pouvoirs publics qu’ils détiennent.



53

Bibliographie

BOSHAB, E., 2007. Pouvoir et droit coutumiers à l’épreuve
du temps, Ed. Bruylant-Academia, Louvain-La-Neuve.

Constitution de la République Démocratique du Congo du
18 février 2006.
DEBBASCH, Ch., 1972. Science Administrative :
Administration publique, 2ème édition DALLOZ, Toulouse.
DEBBASCH, Ch., 2003. « De la fonctionnarisation des
chefs coutumiers en République Démocratique du Congo.
De Léopold II à Joseph Kabila : bilan de plus d’un siècle de
législation », in MES, Kinshasa.
DEBBASCH, Ch., 2003. « Le chef coutumier comme agent
de développement en milieu rural congolais d’après guerre :
Statut et rôle socio-politique : « Quel type d’homme, quel
projet de société pour une transition efficiente en RDC ? Les
sciences sociales s’interrogent », in Actes des Premières
journées scientifiques de la Faculté des Sciences Sociales,
Kinshasa.
Loi Organique n° 08/016 du 07 octobre 2008 portant
Composition, Organisation et Fonctionnement des Entités
Territoriales Décentralisées et leurs rapports avec l’Etat et
les Provinces.
MAMBI TUNGA-BAU, H., 2010. Pouvoir traditionnel et
pouvoir d’état en République Démocratique du Congo
contemporaine. Esquisse d’une théorie d’hybridation des
pouvoirs politiques, Ed. MédiasPaul, Kinshasa.
MATADI-WAMBA KAMBA MUTU, 1988. L’espace
lunda et les Pelende-Khobo, Vol. 99, Ed. CEEBA,
Bandundu.

MUDIJI MALAMBA, 1997. « Liens du pouvoir avec le
sol » in Religions traditionnelles Africaines et Projet de



54

société, Actes du cinquième Colloque International du
C.E.R.A, Cahiers des religions Africaines, vol.31, n° 61-62,
Kinshasa.
VAN DER KERKEN, G., Le problème des terres vacantes
au Congo Belge, Discours prononcé à la séance solennelle
de la rentrée de la section de droit colonial le 12 décembre
1925.
VAUTHIER, R., 1909. « Le droit à la terre en Afrique », in
Revue Economique Internationale.



55

LA DYNAMIQUE DE LA RURALISATION DE LA
VILLE DE KINSHASA

IDENTIFICATION DES FACTEURS ET
PERSPECTIVES

Par
NKWEMBE UNSITAL et BOLIMA BOLITSI

Introduction

Dans l’histoire des sociétés, l’urbanisation est un
phénomène relativement récent. Le processus est allé de
paire avec l’évolution technologique qui a entrainé
l’accroissement de la production et de la productivité du
facteur travail provoquant ainsi une concurrence entre
agriculteurs.

Vers 1800, la population urbaine ne représentait que
1,8% de la population mondiale (MILTON, 1971 : 23).
Cependant, si dans les pays développés, l’urbanisation est
fonction du transfert de la population du monde rural vers le
milieu urbain, commandé par le besoin en main-d’œuvre,
dans les pays en voie de développement par contre, et en
Afrique en particulier, elle a été motivée par diverses
raisons : les besoins en main-d’œuvre pour les secteurs
secondaire et tertiaire en ville, les progrès de la médecine
étant facteur du recul de la mortalité ; le taux de natalité
restant stationnaire, l’accumulation de la quasi-totalité des
investissements de sorte que les villes secondaires et les
milieux ruraux ont été abandonnés à leur triste sort, sans
oublier les troubles socio-économico-politiques (les pillages,
les guerres et les rebellions,…) qui ont aussi déterminé la
dynamique urbaine dans les pays tiers-mondistes.

Certes, si dans les pays développés, le processus de
l’urbanisation a résolu le problème de la compétitivité entre
agriculteurs, en Afrique, elle a plutôt créé d’autres fléaux



56

qu’elle en a résolus (LOMBEYA, 1985). Il n’a pas tenu
compte de la croissance des indicateurs économiques. Tel
est le cas de l’emploi urbain qui n’a pas été en mesure
d’absorber le surplus de la main d’œuvre provenant du
milieu rural. En outre, l’accroissement de la population
urbaine dans les pays sous-développés a été sans croissance
équivalente des infrastructures collectives, ni l’amélioration
de la productivité agricole. Dans les villes du Tiers-Monde
en général et celles de l’Afrique en particulier le
déséquilibre entre le boum démographique dû à l’exode rural
toujours croissant et les infrastructures d’accueil, fait
observer une dynamique de la ruralisation qui interpelle
toute conscience critique.

En République Démocratique du Congo, la ville de
Kinshasa n’a pas échappé à ce phénomène de la ruralisation.
En effet, vers les années 60, cette ville a connu un véritable
afflux des ruraux suite au relâchement de certaines mesures
administratives (LOMBEYA, 2009-2010 : 37) qui freinaient
l’exode rural sous la colonisation. De 400 000 habitants en
1960 (PAIN, 1984 : 73) à plus ou moins 7.000. 000
d’habitants en 2010, les infrastructures collectives et
l’emploi entretemps, n’ont pas connu une croissance
équivalente. Dans le domaine de l’habitat par exemple, les
ruraux venus en ville construisent des taudis et des
bidonvilles dans les communes périphériques telles que
Makala, Maluku, Kimbanseke, Kisenso, etc. L’observation
admet de soutenir que les habitants de ces communes
périphériques vivent généralement sans revenu permanent et
multiplient des activités parasitaires et/ou de survie. Ils
transplantèrent ainsi le mode de vie rural en ville. Par ce fait,
le paysage urbain s’est transformé et se caractérise
aujourd’hui par la coexistence d’un habitat traditionnel et de
celui de type moderne. Pour la ville de Kinshasa encore, les
pillages qui ont accompagné la démocratisation du Zaïre,



57

devenu République Démocratique du Congo, les différentes
guerres dites de libération, avec l’émergence des bandes
armées à travers le pays, non seulement ont fait que
l’on assista au sursaut des problèmes sociaux, mais aussi et
surtout, à l’accentuation de l’exode rural. De la même
manière qu’au regard de l’insécurité dans les provinces aux
années de l’indépendance, la ville de Kinshasa s’est voulue
un havre de paix incontestable (HOUYOUX,
KINAVWUIDI, 1986 : 6), selon que les immigrants venant
du Shaba à Kinshasa ont été plus nombreux en 1960-1962,
ceux du Kasaï en 1963-1964, ensuite ceux du Bandundu, de
l’Equateur et de l’Est entre 1963-1964 et 1965. Elle a joué le
même rôle lors des troubles de ces deux dernières décennies.

Ainsi donc, les nouveaux citadins qui ont trouvé
refuge à Kinshasa transplantèrent les usages de campagne
dans le contexte urbain, sans passer par des mécanismes de
socialisation à la culture urbaine ; ils entravèrent le
fonctionnement normal de Kinshasa, d’une agglomération
urbaine, la rendant plus une unité de consommation qu’une
unité de production, selon que les quartiers périphériques de
Kinshasa présentent pour celle-ci, plus une image d’un
village que celle d’une ville. Des habitations qui ne
disposent pas d’eau potable, ni d’électricité, des quartiers
entiers qui sont sans espace récréatif, avec des écoles dans
lesquelles les élèves se mettent à même le sol sans matériels
didactiques, au point que d’aucuns présentent Kinshasa d’un
«…mégalopolis malade des dérives existentielles »
(SHOMBA, 2004). Bref, la ville de Kinshasa en ce 21ième
siècle, demeure méconnaissable : sale, non entretenue, des
marres d’eau vertes, des caniveaux non curés, de grosses
crevasses mélangées à de nombreux nids de poules. Les
anciennes rues sont défoncées et occupées par des «shegués»,
communément appelés « enfants de la rue », des marchands
ambulants, doublées d’une circulation automobile difficile et



58

dangereuse. La ville certainement, a perdu sa parure
d’autrefois et devient le lieu de négoce des basses affaires.
Le monde de la drogue, de « supu na tolo »1, etc., en ont fait
leur empire et l’absence d’un plan de développement
national, en fait une ville en chantier inachevé…, une ville
défoncée, ravagée par les intempéries, démolie par les
travaux non planifiés. Voilà le nouveau visage de la ville de
Kinshasa pour la quelle la ruralisation n’appelle aucune
démonstration. Certes, la ville se voit être peuplée des
ruraux avec le mode de vie villageois et/ou manière de vivre
rurale, car l’ancienne population a été déplacée et remplacée.
C’est donc sur cette toile de fond que nous nous interrogeons
sur les facteurs de la ruralisation de la ville de Kinshasa. En
d’autres termes, la question qui mérite d’être explorée est
celle de savoir pourquoi la ville de Kinshasa se ruralise-t-
elle ?

Au regard de ce questionnement, nous émettons des
hypothèses en ces termes : l’ampleur de la ruralisation de la
ville de Kinshasa procède de la croissance interne et de
l’exode rural. Ce dernier déverse à la ville, des populations
au mode de vie villageois, avec sans civisme urbain et qui le
reproduisent à Kinshasa. Il a donc pour cause la
paupérisation des campagnes, les effets des multiples
guerres que la R.D.Congo a connues, l’absence d’une
politique dirigiste de l’urbanisation pour la ville de Kinshasa.

1 Le terme est tiré de la locution kinoise et désigne l’alcool
de haute teneur autrefois, vendu en petit sachet, et/ou
en petits flacons, mais aujourd’hui défendu par
l’autorité de la ville à cause de sa nocivité. A ce sujet lire
utilement, SHOMBA KINYAMBA. S., 2009. Comprendre
Kinshasa à travers ses locutions populaires sens et
contextes d’usage, Acco Leuven- Belgique, p. 228.



59

Pour ce faire, l’urgence est que les pouvoirs publics
maîtrisent l’exode rural par des mesures et/ou contrôles
administratifs (LOMBEYA, 1985 : 37). Qu’ils assurent la
paix à travers la République et essaient de délocaliser
certains investissements (industries et/ou établissements
publics ou privés logés à Kinshasa, les universités et même
les sociétés de services, etc.) vers les campagnes.
L’assurance des infrastructures sociales aux ruraux étant le
gage de la stabilisation des paysans dans leurs milieux.

En vue de vérifier nos hypothèses, nous avons recouru
à la méthode structuraliste (KABEYA TSHIKUKU, 2004 :
195). Ce regard explicatif, soutenu par le structuralisme
comme théorie qui « explique tout phénomène par
l’organisation de l’ensemble de la réalité qui l’intègre »
(KABEYA TSHIKUKU, 2004 : 195), nous a permis
l’explication des multiples contradictions, mieux des
problèmes sociaux rencontrés à Kinshasa suite à
l’émergence de mode de vie rural dans un milieu urbain dont
la ville de Kinshasa, dominée par la logique marchande.
Nous tenons de notre analyse que, l’espace aujourd’hui
dénommé ville de Kinshasa qui se veut une totalité en soi,
présente une morphologie constituée de deux faces. La face
urbaine, car décrétée « ville » et construite comme telle, et la
face rurale qui est le produit de la dynamique de la
ruralisation qu’elle connait suite à l’inadéquation entre ses
infrastructures d’accueil très limitées ainsi que les moyens
de substance et le boum démographique dû principalement à
l’exode rural. Ce dernier déverse des masses populaires à
Kinshasa où, face au darwinisme urbain toujours croissant,
elles reproduisent les habitudes paysannes et/ou villageoises.
La technique utilisée est l’analyse documentaire
principalement en ce qu’elle fonde sur l’exploitation des
ouvrages, des documents, articles et revues en rapport avec
le sujet étudié. Nous avons procédé également par



60

l’interview libre et l’observation participante dans le cadre
de nos activités à Kinshasa. Ces techniques (KUYUNSA,
SHOMBA, 1995 : 58-70), nous ont permis de ressortir la
trame cachée des problèmes sociaux liés au mode de vie
urbano- rural à Kinshasa, la capitale de la R.D.Congo et
siège des institutions de la République. La coexistence de
ces deux modes de vie en milieu urbain, devient porteuse de
multiples cas pathologiques et/ou criminologiques qui
interpellent toute bonne conscience.

Certes, dans les pays développés tels que les Etats-
Unis, la France, etc., le respect et la fidélité aux normes
urbanistiques font partie des valeurs qui guident l’agir de
leurs animateurs socio- économiques. Elles se veulent des
facteurs qui déterminent leur devenir historique, et donc le
développement de leurs villes. C’est dans cette optique qu’il
nous a paru nécessaire de faire une lecture économico-
sociologique sur le déphasage que connait la ville de
Kinshasa, qui présente une morphologie d’un milieu
urbano-rural pathologique, en vue de proposer des remèdes
qui feront de la ville de Kinshasa un espace réellement
urbain. Néanmoins, l’objectif de cette étude pour nous, ne
consiste pas à conduire les habitants de la ville sous-étude
aux niveaux de vie standardisée de l’occident ou de grandes
villes américaines, mais plutôt de voir chaque kinois mener
une vie humaine digne. C’est en cela qu’il faut trouver
l’intérêt de cette modeste étude dont la pertinence réside
dans le fait que l’urbanisation de la ville de Kinshasa, en ce
moment que le gouvernement de la République s’engage à la
reconstruction nationale, soit fondée sur des stratégies
réfléchies en rapport avec la lutte contre la ruralisation des
villes congolaises. Les conclusions de cette réflexion
pourraient ainsi d’une part, aider les décideurs à formuler
des bonnes politiques urbanistiques, ainsi, faire que les



61

kinois voient leur cadre de vie amélioré, et d’autre part
susciter un débat au niveau des chercheurs.

Son canevas qui s’articule autour de trois sections se
structure comme suit : la première définit les concepts de
base et présente brièvement la ville de Kinshasa dans ses
aspects historiques, la deuxième scrute les aspects ruraux
vécus dans la ville de Kinshasa et enfin, la troisième
présente les conséquences de la ruralisation de la ville de
Kinshasa ainsi que les perspectives, puis vient la conclusion
suggestive.

DES GENERALITES CONCEPTUELLES

Afin de poursuivre cette analyse, il est indispensable
à ce stade de réflexion, de clarifier les concepts clés qui
structurent le sujet sous-étude. Cette partie décrit également
de façon succincte, la ville de Kinshasa.

CONCEPTS DE RURALISATION, RURALITE ET DE
L’ESPACE RURAL.

Chemin faisant, l’évidence est que ces concepts
découlent du mot « rural ». Etymologiquement, du « rus »
qui signifie « campagne », mais pris comme un adjectif, le
Robert Méthodique le définit comme « ce qui concerne la
vie dans les campagnes ». Il se rapporte donc à tout ce qui a
trait au mode de production paysan dans ses triples circuits
d’échanges. La paysannerie entretient des échanges avec
elle-même, avec le monde rural, et avec le monde urbain. Le
concept renvoie ainsi à l’espace rural.



62

Considéré comme tel, l’espace rural regroupe donc
l’espace naturel et l’espace agricole. Le premier désigne les
surfaces non aménagées par l’homme. C'est-à-dire les
montagnes, les marécages et donc les secteurs laissés à
l’abandon et non transformés par l’homme. Pour le Congo-
Kinshasa, un tel espace représentait 51,74% des superficies
totales des terres d’après l’étude du Département de
l’Agriculture et Développement rural (1982) (NKWEMBE,
2009-2010 : 6-7 et 85). Le second désigne la portion de
l’espace aménagé en vue de la production agricole et
couverte de ce fait d’une végétation utilisée par l’homme :
les terres labourables. Ainsi, l’espace rural se caractérise par
la dissémination des activités et des hommes, l’importance
des activités agricoles et du type fondamental.

Force est de préciser que la ruralité désigne le degré
auquel un pays, une région et/ ou un territoire est ruralisé.
L’indicateur par lequel se mesure la ruralité reste d’abord le
niveau d’activité agricole. A ce point de vue, DARLY
(1956 : 23) note que : « 25 millions d’habitants qui peuplent
l’Afrique au sud du Sahara, groupés en innombrables petites
collectivités rurales continuent en grande majorité de
pratiquer une agriculture de subsistance ». L’auteur insiste
ainsi sur le fait que l’activité agricole reste la panacée des
milieux ruraux. Décidément, le monde rural en général, le
village et/ou la campagne en particulier se distingue du
milieu urbain (la ville) par l’homogénéité de son territoire
qu’il occupe. Le paysan, pour désigner la population
villageoise, est attaché aux habitudes ancestrales, dans un
mode de production communautaire. Au village, c’est la
parenté (LOMBEYA, sd. : 10-17), caressant la solidarité qui
assure les rapports sociaux de production.
L’interconnaissance des membres du village est une
évidence.



63

Dans ce mode de production « villageois », donc
communautaire, la terre a une valeur existentielle. Elle
appartient à la collectivité et non à l’individu. Chaque
membre en est l’usufruitier. Vis à vis de la terre, les paysans
ont une attitude émotionnelle et affective. Cela fait de la
terre, une valeur non seulement économique, mais aussi et
surtout socio-religieuse. La ruralisation, quand à elle,
désigne le processus par lequel un espace géographique,
acquiert des aptitudes rurales, par ses caractéristiques et les
valeurs du monde rural. C’est donc le processus par lequel
un centre se ruralise. Il peut s’agir de l’aspect
anthropologico-sociologique, c'est-à-dire, lorsque on tient
compte du comportement des habitants du centre considéré,
de l’aspect démographique lorsqu’on considère le nombre de
la population et de l’aspect purement urbanistique, lorsque le
centre considéré perd progressivement les atouts d’une ville,
etc.

Signalons que la conception de l’espace rural en
opposition à l’espace urbain laisse entrevoir un conflit : le
rural se retranchant dans sa campagne et refuse de se laisser
envahir par la ville et par les urbains. Selon que certains
analystes des sociétés soulignent que, face aux enjeux de la
planétarisation qui entretient le darwinisme à tous les fronts,
c’est le milieu rural souvent qui subit négativement les
actions des milieux urbains. Jusqu’à une date récente, il était
facile au géographe de distinguer l’espace urbain qui se
marquait par un point sur une carte à grande échelle, et
l’espace rural, c'est-à-dire tout le reste. L’espace rural était
pour l’essentiel consacré à l’agriculture et l’espace urbain
aux autres activités économiques. Cette dichotomie n’est
plus de mise aujourd’hui. Il y a certes des zones à faible
densité de population, où la majeure partie de l’espace reste
occupée par des activités agricoles, et des zones à forte
densité, dépourvues de toute activité agricole, mais non



64

dépourvues de zones récréatives « biologiques » comme les
jardins publics. Donc, l’activité économique des zones
rurales est loin d’être toujours exclusivement agricole,
malgré qu’il soit paysan dans son centre, l’espace rural
demeure total et complexe.

Dans les pays développés, il existe de nombreuses
industries, et même des sociétés de services qui préfèrent
s’installer en zones rurales. Il en est souvent de même dans
les pays en voie de développement, avec cette circonstance
aggravante qu’il est de plus en plus fréquent de rencontrer
des situations dans lesquelles beaucoup d’habitants des
zones rurales ne vivent plus d’aucune activité économique,
et se bornent à attendre les mandats qui leur sont envoyés
par leurs parents travaillant « en ville » (NKWEMBE,
2009-2010 : 6-7 et 85-86). En plus, avec le développement
des moyens de transport, en Europe et autres pays
développés, de nombreuses personnes travaillent
en « villes » et vivent « à la compagne » dans des maisons
individuelles qui occupent des surfaces non négligeables
dans certains pays. Cela fait qu’à ces jours, les spécialistes
ruraux réfléchissent davantage en termes de réseau ou
d’espace géographique.

LE CONCEPT DE LA VILLE.
Ville vient de « VILLA » qui désigne la maison. Mais,

il est toutefois utile de noter qu’il n’existe pas une définition
générale et universelle de la ville. Si la ville est définie par
Robert Méthodique comme ce milieu géographique et social
formé par une réunion importante des constructions et dont
les habitants travaillent, la plupart, à l’intérieur de
l’agglomération», NZITA (1975 : 7) arrête quelques critères
en la matière. Il cite « le critère démographique, économique,
social et administratif ». Elle est donc cette agglomération



65

relativement importante et dont les habitants ont des
activités professionnelles diversifiées, notamment dans le
domaine tertiaire. Mais sur le plan démographique, c’est le
volume de la population qui est pris en compte. Exemple en
France 2000 habitants, en Belgique 5000 et aux USA 2500,
en Egypte 1100 et au Congo Belge 2000. Cependant, l’ONU
de sa part, considère 20000 habitants. Il est utile de signaler
la relativité des chiffres en la matière, car cela varie d’un
pays à un autre. Même chose en ce qui concerne le point de
vue politico-administratif et juridique qui dépend d’un Etat à
un autre.

Force est de relever que si le critère démographique se
réfère à l’importance de la population, celui économique
distingue les critères selon l’activité principale des habitants.
Ainsi donc, « la ville correspond au lieu habité des gens
exerçant surtout les activités extra-agricoles » (NZITA,
1975 : 7). C’est pourquoi Jacques Denis (1958 : 19) quant à
lui, présente la ville « par des larges avenues asphaltées, des
immeubles importants, un graillement de sa population ». Il
insiste ainsi sur « l’un des éléments de la vie urbaine (qui)
exige un réseau des rues praticables en toutes saisons »
(DENIS, 1958 : 19). Il met l’accent plus sur le fait de
l’urbanisation de la cité considérée comme telle. Il fait ainsi
appel à l’urbanisme qui désigne un ensemble des mesures
(techniques administratives, économiques, sociales,
politiques et même éthiques) qui doivent permettre un
développement humain et harmonieux des agglomérations.
Il tient compte de la multidisciplinarité en la matière.

Néanmoins, dans le langage spécifiquement
sociologico-anthropologique, l’urbanisation renvoie surtout
à l’élément culturel. Il consiste à la diffusion du système de
valeurs, d’attitudes et comportement nommé culture urbaine.
A cet effet, l’urbain prend le sens du phénomène mental, une
attitude spirituelle en rapport avec la vie en ville, une



66

manière d’être et de faire propre à la ville. Ainsi donc,
l’urbain implique quelques actions et une période de
socialisation pour celui qui s’installe en ville. Ainsi donc,
l’urbanisation dans son processus historique, a connu
comme facteurs, les progrès scientifico-techniques et la
croissance démographique.
KINSHASA, UNE CITE URBAINE : APERCU
GENERAL.

La ville de Kinshasa se veut une totalité sociale, au
sein de laquelle, coexistent plusieurs entités en
interdépendance et intégrées. Elle se veut ainsi un système
social complexe. Du point de vue de son histoire, il importe
de noter à ce propos que l’histoire de Kinshasa n’est pas à
réécrire car, elle est disponible, abondante et variée
(SHOMBA, 2009 : 31-32). La présentation de notre champ
d’investigation comporte quelques traits caractéristiques du
cadre géographique, des données démographiques, socio-
urbanistiques, etc. Quoique sommaire, une telle présentation
de la ville de Kinshasa rendra, nous en sommes convaincu,
intelligible la problématique de sa ruralisation.

Kinshasa était au départ un village appelé
« NSHASA » (BAECK, 1952 : 622). Elle connut sa
fondation en 1881 par l’explorateur anglais, Henri Morton
Stanley (DE MAXIMY, 1984 : 41). Celui-ci eut des contacts
avec « les deux chefs coutumiers Ngaliema et Ngobila,
respectivement de village NTOMBO et NSHASA (BAECK,
1952 : 622). La station fondée par Stanley sur la rive gauche
sera baptisée sous le nom de Léopold- ville en l’honneur du
souverain Belge le Roi Léopold II, fondateur de l’Etat
Indépendant du Congo. Elle s’imposera en un centre
commercial et servira de trait d’union entre le Bas et Haut-
Congo. Doté d’une gare, le vieux village NSHASA dit
Léopoldville, devient le centre d’activités économiques. Par



67

« le Décret Royal du 01 juillet 1923, elle devient la capitale
du Congo-Belge » (PAIN, 1984 : 16). Ensuite, par Arrêté
Léo n°211/429 du 12 octobre 1957 fixant les noms et les
limites des communes, l’actuel Kinshasa va comprendre les
communes ci-après : 1.Léopold (Kalina et puis actuellement
Gombe); 2. Kintambo; 3. Saint Jean (Lingwala); 4.
Barumbu ; 5. Dendal (actuel Kasa-Vubu); 6. Kalamu ; 7.
NgiriNgiri ; 8. Bandalungwa; 9. Ngaliema ; 10. Limete ; 11.
La zone annexe qui comprenait les cités indigènes de
Matete et de N’djili. Cette nouvelle organisation fera que la
ville soit administrée par un 1er bourgmestre avec l’aide du
Conseil de Ville. Aux termes du décret du 13 octobre 1958,
la ville et les communes sont dotées chacune d’une
personnalité juridique. Par l’arrêté n°211/563 du 13 octobre
1958 portant modification de l’arrêté du 12 octobre 1957, le
bourgmestre de la province de Léopold-ville instituait les
cités indigènes de Matete et N’djili en communes à part
entière et recevra « l’appellation de Kinshasa, le premier
juillet 1966 » (BAECK, 1952 : 9).

Depuis le 20 janvier 1968, la ville de Kinshasa se
subdivisa en 24 communes. De Saint Moulin (1961) les
classifie en les distinguant dans l’ordre chronologique de
leur création et le type de leurs habitats en 6 zones dont les
caractéristiques socio-économiques diffèrent d’ailleurs
également: 1. zone résidentielle : Gombe, Ngaliema, Limete ;
2. anciennes cités : Barumbu, Lingwala, Kintambo ; 3.
nouvelles cités : Kalamu, Ngiri-Ngiri, Kasa-Vubu ; 4. cités
planifiées : Bandalungwa, Lemba, Matete ; N’djili ; 5.
extension Sud : Ngaba, Makala, Bumbu, Selembao ; 6.
excentrique : Kisenso, Kimbanseke, Masina. Les communes
de Mont-Ngafula, Nsele, Kinkole et Maluku n’ont pas été
reprises par l’auteur dans cette classification, mais font
partie des communes de la ville. Au terme de l’ordonnance
n°68-024 du 20 janvier 1968, la ville devra être administrée



68

par le gouverneur assisté d’un ou de plusieurs commissaires
urbains. La constitution du 24 juin 1967 dans toutes ses
révisions, reconnaissait à la ville de Kinshasa le statut d’une
entité politico-administrative à part entière. Avec celle de
2006, elle a le statut de province et compte les 24 communes
citées ci-haut.

Définissant la fonction urbaine comme « le rôle que
joue la ville dans une société » (KABILA, 1976 : 19),
Kinshasa remplissait et continue à remplir plusieurs
fonctions. Elle est la capitale politique de la R.D.Congo,
siège des institutions publiques et/ou même privées.
Plusieurs organisations non gouvernementales, confessions
religieuses, universités et sociétés commerciales et/ou des
services, ont leur siège à Kinshasa. Elle connait de
nombreuses activités : commerciale, économique,
industrielle, culturelle, scientifique et même agricole. Marc
Pain avait fait à ce sujet le constat que « tout au Zaïre est
focalisé sur Kinshasa ; elle est la capitale…, le siège d’une
concentration étonnante du pouvoir et des hommes, des
affaires et des créations prestigieuses » (PAIN, 1984 : 84).
Raison est de retenir ce fait de facteur déterminant de la sur
urbanisation de la ville.

Kinshasa reste parmi les rares villes de l’Afrique
intertropicale qui soit à la fois capitale millionnaire et située
loin de la mer. Actuellement, elle s’étend sur près de 10 000
Km2 de superficie. La ville est limitée au Nord par le fleuve
Congo, formant ainsi une frontière naturelle entre la
République du Congo, à l’Est par la province du Bandundu
et à l’Ouest par le fleuve Congo qui frôle les communes de
Maluku, Kinkole, Masina, Limete, et Ngaliema passant par
la Gombe, au Sud-ouest par la province du Bas-Congo
(SHOMBA, 1995 : 32-33). Elle est bâtie sur la plaine de
Lemba et a été construite sous forme d’un simple village sur
Mont Khonzo Ikulu, actuellement Mont-Ngaliema perché



69

sur le Pool Malebo. Elle se situe entre 4°19’ latitude sud et
15°18’ longitude Est, un climat tropical chaud et humide,
avec une saison sèche de 4 mois. Du point de vue
hydrographique, le site qui abrite la ville de Kinshasa se
trouve drainé par des rivières dont les plus importantes sont
N’djili, N’sele, riches en terres alluviales déposées dans les
vallées très pourvues en limon favorable aux cultures
maraîchères et vivrières. De nombreuses autres rivières
moins importantes, arrosent également ces vallées qui font le
rêve des maraîchères de Kinshasa.

Il sied de signaler du point de vue de sa population que
la ville de Kinshasa connait le boum démographique très
significatif, la population kinoise ne cesse d’augmenter.
« Sur base des projections du recensement en 1984, la
population de Kinshasa est estimée à 5.528.000 habitants par
l’Institut National de la Statistique » (TABU, 1998 : 24).
Elle s’élevait à environ 6 millions d’habitants en 2000 et
les statistiques actuelles « l’estiment à plus ou moins 7
millions d’habitants» (LONGANDJO, 2001). Cette
évolution est due à la croissance interne de la ville elle-
même dont le taux oscille autour de 5% en moyenne l’an, et
aussi à l’exode rural. Le tableau ci-après décrit cette
évolution démographique en ce qui concerne la Ville
Province de Kinshasa.

TABLEAU N°1 : EVOLUTION DE LA POPULATION
KINOISE DE 1881 A 20101

1 Lire à ce propos le Rapport de la division urbaine de l’intérieur,
édité par l’Hôtel de Ville, 1996, p 18. Lire également le document de
l’Institut National de Statistique, projection démographiques Zaïre et
régions 1984-2000, Kinshasa, 199,17-18.



70

Année Population Année Population
1881 5000 1965 727.000
1910 10.000 1970 1.107.641
1920 15.000 1975 1.679.081
1925 29.000 1980 2.410.552
1930 39.000 1985 2.799.000
1935 28.000 1990 3.395.000
1940 49.972 1995 4.787.000
1945 101.501 2000 6.062.000
1950 ---------- 2005 + ou – 7.000.000
1955 397.970 2010 Au-delà de 7000.000
1960 400.000

Les données de ce tableau rencontrent la littérature
sociologique parcourue par nous qui présente deux phases en
ce qui concerne la croissance urbaine de la ville de Kinshasa.
La première phase, c’est donc la période coloniale, où celle-
ci était assez modérée. La réglementation sur le déplacement
de la population était strictement respectée. La seconde
phase coïncide avec l’indépendance du pays jusqu’ à ce jour.
Elle est caractérisée par une croissance démographique
vertigineuse. Les différentes crises et la paupérisation du
milieu rural ayant entraîné le déplacement massif des
populations villageoises vers les villes et particulièrement
vers Kinshasa, au même moment que le contrôle en matière
de déplacement s’assouplit.

Désormais, Kinshasa deviendra la cité aux problèmes
multiples et mêmes complexes. Pas d’emplois, avec le
parasitisme familial, l’insuffisance et la dégradation
progressive des équipements collectifs comme conséquences.
La faim, le chômage, le phénomène enfants de la rue et/ou
enfants sorciers, les problèmes de transport et violence



71

restent des réalités quotidiennes de cette ville. Kinshasa
connaît également une multiplicité d’activités informelles
qui n’arrivent pas à enrayer la pauvreté toujours croissante
au point qu’il s’observe ce que d’aucuns
appellent : « l’émergence de la culture de la pauvreté… »
(WINGENGA, 2001 : 3). La thèse de la culture de la
pauvreté à Kinshasa est soutenable dans la mesure où « les
congolais, les kinois, s’habituent aux conditions de vie
moins confortables humainement parlant. Ils se satisfont du
strict minimum, juste pour s’assurer la survie. Ce qui crée de
l’accoutumance et une accommodation dans un mode de vie
frisant la médiocrité. Le standing de vie de la plupart des
kinois par exemple se réalise aujourd’hui autour de la
nécessité de manger, peu importe ce qu’ils mangent »
(WINGENGA, 2001 : 11).

Cette misère et les incertitudes qui accompagnent le
déphasage de la population, suite à l’inopérationalité des
structures officielles, constituent ainsi un champ propre pour
la prolifération des groupes musicaux, des sectes et/ou
nouveaux mouvements religieux qui miroitent et fondent
dans cette crise, un espoir nouveau, créant de la sorte, des
nouvelles solidarités et des nouvelles fraternités et paternités
dans une cité urbaine où la logique marchande impose
l’individualisme comme mode de vie, caressant ainsi le
darwinisme sur tous les fronts. Kinshasa « la belle »
d’autrefois, cède la place à Kinshasa « la poubelle » aux
réalités socio-culturo-économiques et écologico-
environnementales qui expriment une urbanisation sauvage.

LA RURALISATION DE LA VILLE DE KINSHASA :
LES FACTEURS DETERMINANTS

A ce stade de réflexion, nous tenterons d’identifier des
facteurs censés être à la base de ce phénomène dans la ville



72

de Kinshasa, et nous étalons ensuite des indices de son degré
de maturation.

La ruralisation comme l’urbanisation découlent de
plusieurs facteurs. Ce qui implique l’interdisciplinarité et
une lecture plurielle des faits. C’est pourquoi, la liste des
facteurs que nous soulevons en la matière n’est pas
exhaustive non plus. Définie comme ce transfert des villages
en ville, elle est aussi la manifestation des usages et/ou des
habitudes de la ruralité, voire villageoises dans la ville. La
ruralisation semble être un phénomène propre aux villes des
régions peu-développées. Dans ces types des régions, les
villes croissent rapidement et comprennent généralement
plusieurs quartiers ou plusieurs zones dont la cohésion reste
imparfaite. Mais, parmi les facteurs et/ou les causes de la
ruralisation de la ville de Kinshasa, c’est-à-dire, la
reconstitution de la vie villageoise dans cet espace urbain, il
ya lieu de retenir : la mise en cause des structures coloniales,
la baisse d’activités socio-économiques dans les milieux
ruraux…, l’explosion démographique et le passage direct du
village à Kinshasa sans aucune sensibilisation en civisme
urbain.

La mise en cause des structures coloniales.
Il est à noter que pendant la colonisation, pour des

raisons socio-économiques et politico-sécuritaires, le
déplacement d’un milieu à un autre, et particulièrement d’un
village vers la ville était sous contrôle sévère de l’autorité.
L’accès à la ville était réglementé, la circulation des
personnes régulée, la masse paysanne et la main d’œuvre
rurale, étaient maintenue sur le lieu de travail (LOMBEYA,
2009-2010 : 34-35). Nous sommes là face en face d’un
régime de sélectivité de séjour dans les centres urbains. Ce
contrôle se faisait à deux niveaux :



73

a) au point de départ, c’est-à-dire le territoire d’origine, où
l’on devait se rassurer de l’opportunité du déplacement. A
ce niveau, on livrait «l’autorisation de sortie » et/ou « le
permis de mutation»;
b) au point d’arrivée : le nouveau venu était obligé de se
présenter pour se faire connaitre auprès de l’autorité
politico-administrative, dans le but d’obtenir « l’avis
d’arrivée ». Le respect des jours de séjour sous peine des
pénalités était la règle. Mais avec l’indépendance du
Congo, devenu Zaïre et puis, République Démocratique du
Congo, tous ces usages administratifs sont devenus
exceptions et de nul effet dans la suite. Le nouveau régime
de libre circulation des personnes et/ou de libre accès dans
les centres urbains, l’insécurité et tous les problèmes
sociaux que connaissent des campagnes, ont fait des villes
congolaises en générale, et Kinshasa en particulier, des
véritables milieux de refuge.

La baisse d’activités socio-économiques dans les milieux
ruraux et leur concentration dans les villes, dont
Kinshasa.

Pendant l’époque coloniale, il y avait beaucoup de
plantations et de paysannats à travers le République. Mais,
après l’indépendance, surtout avec la zaïrianisation de 1973,
ces plantations et beaucoup d’infrastructures ont été
abandonnées. La situation provoqua ainsi le chômage pour
ces anciens employés. Ces derniers s’engagèrent à la
recherche du salut dans les grandes villes, et l’exode rural
devient ainsi une réalité de taille en R.D. Congo.

En outre, les troubles qui ont accompagné
l’indépendance du Congo, les différentes crises politico-
économiques, les crises de la démocratisation depuis 1990 et
les dernières guerres dites de libération de ces deux



74

dernières décennies, ont causé beaucoup de dégâts sur le
plan tant économique que social à travers la République. La
concentration d’industries, des entreprises de services et
autres établissements à Kinshasa principalement, fait de
cette ville, la source principale d’emploi salarié. L’attrait
culturel et politique de la ville de Kinshasa, capitale de la
R.D.Congo, toutes les publicités sur des travaux dits « de
reconstruction » autour de la ville, encouragent l’arrivée des
nouveaux habitants en provenance des campagnes, sans
civisme urbain, malgré des hausses perpétuelles du coût des
loyers et du foncier. Tous ces faits, contribuent à la
paupérisation des milieux ruraux et sont à retenir comme
déterminants et/ou causes de cette ruralisation urbaine.
L’explosion démographique.

Le boum démographique que connaît la ville de
Kinshasa trouve son origine non pas seulement dans l’exode
rural, mais il sied de considérer aussi l’accroissement
naturel. Les progrès technologiques de la médecine ont
favorisé plus la natalité, de même que le recul de la mortalité.
Il y a lieu de conclure avec INS que jusqu’à l’an 2000
Kinshasa avait le taux d’accroissement naturel le plus élevé
par rapport à l’ensemble national (INS, 1993 : 44).

Le passage direct du village à Kinshasa sans aucune
sensibilisation en civisme urbain.

La ville est un milieu qui a sa logique propre.
L’urbanisation et/ou l’urbain comme déjà dit, consiste aussi
en une mentalité, une culture à part entière. L’urbain désigne
une manière de percevoir les réalités et d’être, il est donc
dans l’esprit. Les paysans qui quittent directement leurs



75

villages pour Kinshasa, sont du point de vue de
l’Anthropologie, habités par la culture rurale et/ou paysanne.
Une fois à Kinshasa, et comme il n’y a pas des structures de
socialisation à la vie urbaine, ils évoluent dans leur nouveau
milieu avec leur mode de vie et/ou manières d’agir en
villageois (es). Ces nouveaux venus sont ainsi, des ruraux
dans la ville. Ils peuvent d’ailleurs par effet d’osmose
transmettre cette culture aux kinois de naissance. Les
paysans arrivent à Kinshasa sans aucune préparation au
mode de vie urbain, alors que la ville ne leur offre aucune
garantie d’intégration adéquate. Le darwinisme socio-
économique étant la règle dans une ville aussi marchande
que Kinshasa, ces nouveaux venus, déphasés, se déversent
souvent dans la débrouille.

En effet, dans la ville comme Kinshasa, l’individu vit
grâce à un emploi rémunérateur. Pour ne pas se faire
phagocyter face à la dynamique de la pauvreté que connaît la
ville de Kinshasa, les nouveaux citadins se lancent dans la
débrouillardise populaire et s’y installent avec des usages
villageois. Ceux qui n’arrivent pas à s’adapter à la débrouille
rentrent aussitôt dans leurs milieux d’origine et d’autres
encore, vont s’installer dans les périphéries de la ville de
Kinshasa.

LA RURALISATION DE LA VILLE DE KINSHASA :
CONSEQUENCES ET ESQUISSE DES VOIES DE
SORTIE
DES CONSEQUENCES.

La ruralisation de la ville de Kinshasa a entrainé des
conséquences sur le plan socio-économique,
environnemental et politico-sécuritaire.



76

- Sur le plan socio-économique : il est utile de soulever
l’importance des infrastructures dans un milieu urbain.
Infrastructures, ici entendues comme l’ensemble des
biens ou moyens mis à la disposition de la population
urbaine pour l’amélioration de leur condition de vie.
C’est dans cet ordre que NZITA (1975 : 8) note qu’il
faut que « les citadins jouissent d’une infrastructure
moderne et des avantages matériels mis à la leur
disposition par les pouvoirs publics ». Mais pour la ville
de Kinshasa, on constate une inadéquation entre les
infrastructures collectives et le volume de la population.
Les grands hôpitaux construits pendant la colonisation
pour répondre aux besoins d’un nombre réduit de la
population de l’époque, ne sont plus à mesure
aujourd’hui de répondre à cette fonction. L’on assiste
plutôt à la prolifération des centres hospitaliers qui
disputent des espaces parcellaires parfois avec des
familles entières, des débits de boissons et même avec
des églises ou des écoles à travers des communes.
L’absence d’une politique urbaine en la matière
entretient quelques actions isolées et individuelles. Les
infrastructures scolaires sont confrontées aux mêmes
problèmes. La ville abrite des écoles où les enfants
suivent les cours à même le sol. Les infrastructures
universitaires n’échappent pas à cette règle. Dans
plusieurs universités, il ya des promotions où les
étudiants suivent les enseignements soit débout, soit à
travers des fenêtres, soit même par terre.

La promiscuité est une réalité que connaissent les
étudiants dans les Homes et dortoirs séparés par des
morceaux d’étoffes récupérés après les publicités des
campagnes d’évangélisation des pasteurs et/ou des partis
politiques. Le phénomène « 40 » qui surgit suite à



77

l’insuffisance ou à l’inexistence des toilettes dans les sites
universitaires, est l’expression de la ruralité. La promiscuité
dans plusieurs habitations de Kinshasa est la cause non
seulement des maladies, mais aussi de l’immoralité. Les
services publics tels l’adduction d’eau et la consommation
de l’énergie électrique continuent à poser problèmes
(CELESTIN, 2010 : 1) dans la capitale congolaise. Le
système de drainage n’existe presque plus. Les caniveaux
sont bouchés, des quartiers entiers sont inondés et enclavés
pendant les grandes averses. L’émergence des phénomènes
« malewa » même au sein des sites universitaires sont des
conséquences de la ruralisation urbaine.

Sur le plan socio- économique encore, il y a lieu de
noter qu’à Kinshasa, le boum démographique fait que la
demande d’emploi reste supérieure à l’offre qui est presque
rigide. Ce déséquilibre a entraîné la baisse du taux de salaire
réel et partant, du niveau de la vie de la population. Ainsi, la
prise en charge de plusieurs bouches à nourrir dans une
famille par un seul responsable salarié, entretient le
parasitisme familial avec tous ses effets néfastes. La
sélection en matière d’emploi urbain a obligé certains
citadins à se refugier dans l’agriculture malgré eux. Ce
refuge a entraîné le développement de l’agriculture urbaine
autour de la ceinture verte de Kinshasa. Ainsi, ces activités
agricoles permettent aux nouveaux citadins d’assurer la
survie. L’effervescence des activités de subsistance a
entraîné la désarticulation de la vie économique urbaine
et/ou nationale. On assiste à l’accroissement de la demande
d’emploi face à une offre insuffisante, la baisse du taux de
salaire et l’accroissement des prix de denrée alimentaires.

Sur le plan de l’environnement et habitat: Le
manque de politique appropriée de l’Etat en matière
d’habitat cause et causera encore d’énormes problèmes à
l’environnement urbain kinois. Le système d’auto-



78

construction engendre aussi des bidonvilles. Les nouvelles
occupations généralement, se font sans normes urbanistiques.
Ainsi, il se pose de problèmes d’érosion, d’inondation des
quartiers et de la précarité des conditions hygiéniques avec
des maladies endémiques. Si la construction des quartiers de
Kinshasa par les colonisateurs a tenu compte des normes de
l’urbanisation, et que l’on a observé des rues asphaltées et
bien entretenues, la sur-urbanisation après indépendance,
avec la politique de « laissez-faire » en matière de
l’urbanisation fait perdre l’esthétique ou la beauté de la ville.
Une observation sur des quartiers de Bumbu, Kinseso,
Makala, Maluku, Ngiri-Ngiri, etc., suffit pour constater les
faits. La circulation est difficile à Kinshasa, surtout pour les
automobiles. Les rues n’étant presque pas bien tracées suite
aux constructions anarchiques, et celles qui existent se
terminent parfois dans des parcelles d’autrui. Certains
passages vont d’une parcelle à l’autre comme dans les
villages.

Sur le plan politico-sécuritaire : La surpopulation de
la ville de Kinshasa rend difficile le contrôle des
mouvements des Kinois. Des multiples contestations
populaires et mouvements violents dans la ville de Kinshasa
sont dus au boom démographique. En effet, plusieurs
personnes se retrouvent sans emploi et multiplient des
mécanismes violents pour se défendre contre la pauvreté. Il
s’agit du vol, du banditisme et/ou des phénomènes « kuluna»
et « enfants de la rue ».
ESQUISSE DES VOIES DE SORTIE

Le regard organiciste de la société (PLATON) nous
fait affirmer que la ville de Kinshasa connait et évolue avec
des problèmes qui peuvent l’emmener à disparaitre comme
cité urbaine (donc à mourir). Pour ce faire, il faut



79

l’intervention de spécialistes urbains en vue de la sauver.
Ceci implique la contre- urbanisation qui comprend des
mesures et stratégies prises par les gestionnaires de la ville
en vue de : freiner, contrôler et/ou d’arrêter la croissance
exagérée de la ville. Elle peut s’agir : - des mesures
contraignantes (des mesures d’autorité), - de la dispersion
des villes, en créant d’autres nouvelles villes environnantes,
- la délocalisation des entreprises et des services (changer la
localité des sociétés déjà existantes pour une autre place) et
développement rural en vue de maintenir les ruraux dans
leurs milieux.

Mais en ce qui concerne la ville de Kinshasa, la
pluralité des facteurs et/ou des causes, implique plusieurs
interventions dans la recherche des solutions. Il sera
question de tenir compte des aspects politico-administratico-
sécuritaires, socio-juridiques, environemento-urbanistiques
et économiques.

Ce qui fait que cette contre-urbanisation implique une
lecture globalisante, donc développementaliste en vue de
proposer des solutions appropriées pour la ville de Kinshasa.
Ainsi donc, il ya lieu de proposer :

1. sur le plan socio-économique et donc global : puisqu’il
faut considérer la R.D. Congo comme un tout, fait du milieu
urbain d’une part, et du milieu rural d’autre part. Il est
impérieux de repenser la politique de l’aménagement du
territoire national. Partir par la revalorisation des milieux
ruraux congolais en vue de stabiliser la population rurale de
façon à réduire au strict minimum non seulement la pauvreté,
mais aussi l’exode rural. Il serait question de moderniser le
mode de production des paysans afin de leur permettre
d’accroitre leur revenu en assurant la vente de leur
production. Dans les milieux ruraux encore, il faudrait
assurer l’aménagement des sources d’eau potable, la



80

couverture sanitaire, l’habitat rural, la construction des ponts,
l’entretien des routes, la scolarisation et l’alphabétisation.
Les orientations politiques doivent donc favoriser un
développement harmonieux des différents territoires ruraux
par la création des infrastructures entraînant ainsi le
désenclavement et le développement des campagnes. Bref,
l’autorité publique et les acteurs socio-économiques doivent
rencontrer les besoins de la population rurale dans leurs
milieux. Toujours dans la recherche des solutions, en rapport
avec l’aménagement du territoire encore, plaidons-nous pour
la redynamisation des villes secondaires. En effet, parce que
nous parlons de la contre-urbanisation de Kinshasa, il est
utile qu’on redynamise les villes secondaires afin de
prévenir l’encombrement de la capitale. Ensuite, il faut
penser à l’équilibrage du développement en réaménageant
Kinshasa par le boum économique qu’il faut susciter, la
création d’emplois et en procédant à la délocalisation des
sociétés de services, des entreprises et même certains
établissements publics en vue de désencombrer la ville.
La réglementation du lotissement doit être aussi l’une des
préoccupations majeures des pouvoirs publics pour rendre la
ville socialement et économiquement viable, mais aussi
esthétiquement attrayante.

2. sur le plan politico-administratif et sécuritaire : la
sécurisation de la population à travers la République par le
retour de la paix. Il serait utile que l’on puisse tout de même
décourager le déplacement des populations par de contrôle
administratif lorsque le motif ne pas éloquent, et que soient
souvent organisés des séminaires de sensibilisation à
l’intégration à la vie urbaine à travers la République, ce que
d’aucuns appellent de « la sensibilisation au civisme
urbain »;



81

3. sur le plan démographique : à coté des mesures politico-
administratives ci-haut évoquées, il est utile que les acteurs
sociopolitiques puissent convaincre la population de la
« politique de planification des naissances » au regard des
moyens disponibles, en vue d’épargner non seulement la
ville de Kinshasa, mais aussi la République de beaucoup de
problèmes sociaux liés à la croissance démographique non
planifiée. Le gouvernement doit redéfinir sa politique en
matière de la croissance démographique.

En définitif, il est urgent que soit mis en place un plan
de développement régional de la ville de Kinshasa axé sur
un plan de développement national.

Conclusion
La dynamique de la ruralisation de la ville de Kinshasa

qui appelle la contre - urbanisation, est un défi au
développement de la R.D. Congo dans son ensemble.
Comme le souligne Milton SANTOS (1971) que
l’appauvrissement du producteur rural implique
l’affaiblissement des possibilités de développement de la
ville. L’interaction entre le milieu rural et celui urbain dans
le processus de développement demeure considérable.

Nous sommes partis donc de l’hypothèse selon
laquelle : l’ampleur de la ruralisation de la ville de Kinshasa
procède de la croissance interne et/ou surtout de l’exode
rural. Ce dernier déverse à la ville des populations au mode
de vie villageois, avec et/ou sans « civisme urbain » et qui le
reproduisent à Kinshasa. Il a donc pour cause la
paupérisation des campagnes, les effets des multiples
guerres que la R.D.Congo a connues et l’absence d’une
politique dirigiste en rapport avec l’urbanisation pour la ville
citée. C’est pourquoi, nous avons trouvé qu’il était urgent
que les pouvoirs publics maîtrisent l’exode rural par des
mesures et/ou contrôles administratifs. Qu’ils assurent la



82

paix à travers la République et essaient de délocaliser
certains investissements logés à Kinshasa vers les
campagnes. Car, l’assurance des infrastructures sociales aux
ruraux reste le gage de la stabilisation des paysans dans
leurs milieux.

Pour vérifier ces hypothèses, nous avons fait recours à
la méthode structuraliste qui nous a permis d’expliquer cette
dynamique de la ruralisation de la ville de Kinshasa,
phénomène qui nécessite une lecture plurielle. Il ressort de
notre analyse que c’est l’inadéquation entre la croissance
économique et la croissance démographique, cette dernière
étant nourrie principalement par l’exode rural qui entraîne
vers la ville un surplus de la population non négligeable
pendant que cette dernière est déjà confrontée au problème
de chômage qui demeure l’un des déterminants de la
ruralisation de la ville de Kinshasa, avec la reconstitution du
mode de vie villageois dans la ville par les nouveaux
citadins. Si cette inadéquation entre les moyens de
subsistance et le nombre de la population assure des
inégalités sociales, entraînant des tensions et conflits sociaux
qui caressent la lutte pour la survie au sein de la population.
Actuellement, Kinshasa voit son environnement urbain
profondément transformé sous l’effet de la pauvreté des ses
habitants. Elle est devenue une ville méconnaissable qui se
confond dans certains de ses quartiers avec le milieu rural.

Certes, la lecture plurielle et/ou donc globalisante qui a
guidé notre démarche, nous autorise de proposer comme
solutions: le décongestionnement de la ville de Kinshasa, la
redynamisation des villes secondaires et la revalorisation des
milieux ruraux, en y rencontrant les besoins de la population.
La création des routes, des écoles, des hôpitaux et
l’électrification des milieux ruraux, etc., afin de maitriser le
flux migratoire vers la ville, sont d’une extrême urgence.



83

Décidément, puisque l’objectif consiste à relever le
défi du développement de l’espace aujourd’hui dénommé
République Démocratique du Congo, tout en plaidant pour
la planification de l’urbanisation de la ville sous-étude, et
comme le développement urbano-rural ne relèvera pas du
tropisme, mais des forces sociales qui dans la durée, se
mobilisent et se mobiliseront pour atteindre des objectifs
voulus. Il est utile et urgent en ce qui concerne la
reconstruction nationale et l’urbanisation de la ville de
Kinshasa que tous les acteurs : les ruraux, les citadins, les
gouvernants et gouvernés cessent d’être des spectateurs
passifs face au déclin entretenu par la paupérisation des
campagnes congolaises, la sur-urbanisation des villes, et
particulièrement la ruralisation de la ville de Kinshasa, mais
qu’ils se transforment en partenaires actifs du
développement harmonieux de l’espace national congolais.
Le devenir historique meilleur du monde rural congolais a
aujourd’hui besoin d’une vision théorique globale qui
intègre tous les aspects de la vie en société congolaise, et qui
tient compte de la dynamique propre du monde rural, des
déterminants extérieurs, des modifications qui affectent la
terre qui y reste l’élément central, afin d’avoir une vision
cohérente, inspiratrice d’une politique de développement
urbano-rural durable pour la République.

Pour ce faire, la République Démocratique du Congo
doit faire preuve de la capacité étatico-praxéologique et la
permissivité institutionnelle afin de réussir le pari d’une
urbanisation durable et autoentretenue.

Bibliographie sélective

BAECK, L., 1952. «Léopoldville, phénomène urbaine
africain » in Zaïre, Vol. X, n°06, Bruxelles.



84

BALANDIER, G., 1957. Afrique ambiguë, Plon, Paris.
DE MAXIMY, R., 1984. Kinshasa, ville en suspens,
dynamique de la croissance et problème d’urbanisme, étude
sociologique, Paris.
DE SAINT MOULIN, L., 1969. Le phénomène urbain à
Kinshasa et perspective en études congolaises, Vol. XII, n°4.
DENIS, J., S.J., 1958. Le phénomène urbain en Afrique
Centrale.
HOUYOUX Joseph et KINAVWUIDI, 1986. Kinshasa, 1975,
Ed. Ichec, Bruxelles.
INS, 1993. Projection démographiques Zaïre et régions 1984-
2000, Kinshasa.
KUYUNSA, B.G., SHOMBA, K.S, 1995. Initiation aux
méthodes de recherche en sciences sociales, PUZ, Kinshasa.
LOMBEYA BOSONGO, 1985. Organisation coopérative et
développement rural, PUZ, Kinshasa.
LUMENGA NESO, 1982. Aux origines de la ville de Kinshasa,
s.l.
LUTUTALA, M., 1995. Réorientation des migrants vers les
villes secondaires au Zaïre, UEPA, Kinshasa.
MARC PAIN, 1984. Kinshasa et la cité, Orton, Paris.
MBUMBA NGIMBI, 1982. Kinshasa 1881-1981,100 ans
après Stanley, problème et avenir d’une ville, CRP, Kinshasa.
SANTOS, M., 1971. Les villes du tiers monde, éd. Genin, Paris.
SHOMBA K. S., 2004. Kinshasa: mégalopolis malade des
dérives existentielles, L’Harmattan, Paris.
SHOMBA, K.S., 2009. Comprendre Kinshasa à travers ses
locutions populaires : sens et contextes d’usage, Acco, Leuven.
WINGENGA- Wi- EPENDO, 2001. « L’émergence de la
culture de la pauvreté dans les villes du Congo-Kinshasa» in
MES, n°001, Septembre et Octobre.



85



86

LE POUVOIR COUTUMIER DE MENI-KONGO :
DES SOMMETS LUMINEUX VERS UNE

DÉCADENCE ?

Par
SEMBI NDUNZI et MASWA LUVUNGA

Introduction

La vie sociale des suku orientaux de Meni-Kongo est
marquée par un pouvoir traditionnel qui repose sur la
coutume. Il est consolidé par les principes ancestraux, et est
lié au sol et à la population qui existent depuis des
millénaires (NDATIEN et al., 1989 : 287).

Ce pouvoir qui s’exerce sur un espace géographique,
milieu naturel où vivent les êtres humains, entretenant des
relations les uns avec les autres, est détenu par la grande
cheffesse traditionnelle Meni-Kongo qui incarne le pouvoir
des ancêtres, en qui la population accorde sa confiance.
Ainsi le pouvoir qu’il détient jusqu’à présent, proviendrait
de l’action d’une culture envisagée ici comme une création,
un mouvement ou une action (HENRI, 1995 : 8) des Suku et
d’autres groupements ethniques qui se différencient encore
aujourd’hui et se reconnaissent mutuellement comme
Bayaka, Balunda, Bahungana, Bampindi, Bangongo,... ce
pouvoir a connu aussi la contribution des colonisateurs
Belges qui ont apporté un changement de taille et dont le
siège des institutions traditionnelles se trouvent dans le
secteur Kibolo, territoire de Masi-Manimba, District du
Kwilu en province de Bandundu.

Dans les lignes qui suivent, nous examinons le pouvoir
coutumier de Meni-Kongo à travers les périodes
précoloniale, coloniale et postcoloniale. Il est question de



87

voir si ce pouvoir a évolué et dans quel sens ou au contraire,
il est resté stagnant et pourquoi ?

Le pouvoir coutumier de Meni-Kongo à origine royale
a-t-il gardé ses attributs royaux pendant toutes les périodes ?
A-t-il connu des mutations et dans quel sens ? Quelles sont
les causes de son affaiblissement ?

En faisant l’analyse dynamique du pouvoir coutumier
de Meni-Kongo, nous nous attelons à décortiquer durant les
périodes précitées les causes profondes des différentes
mutations. Étudier comment les différents chefs coutumiers,
qui se sont succédé, se sont comportés pendant l’exercice de
leur pouvoir, de la période précoloniale à nos jours.

Ressortir les moments forts et faibles de l’exercice
dudit pouvoir.

Quant à la méthode d’analyse, nous avons fait appel à
l’analyse documentaire et à l’interview, nous référant aux
différents écrits élaborés à ce sujet, d’une part, à obtenir des
personnes ayant vécu ce pouvoir, certains renseignements
utiles à l’élaboration de cet article, d’autre part.

Un pouvoir est dit coutumier lorsqu’il est héréditaire,
fondé par la coutume, et est exercé sur les gardiens des
coutumes, tradition et autres valeurs de la société (NAABA,
2003 : 2).

Dans ce contexte, notre étude voudrait saisir le pouvoir
de Meni-Kongo des origines à nos jours.

PERIODE PRECOLONIALE

Les communautés traditionnelles Suku furent dirigées
chacune par le membre le plus ancien, issu de la classe d’âge
la plus ancienne, où le plus habile conduisait les autres sur



88

base des normes de la coutume. Ce fut le cas de Meni-
Kongo Tona dia Lukeni qui naquit à Kimona et Nganga, site
où se trouve actuellement Kasongo-Lunda, Chef lieu du
territoire qui répond par le même nom. Tona dia Lukeni fut
chef de l’exode des Suku orientaux de Kimona et Nganga à
«Zumbu dia Mvumvu.» A ce site de Zumbu dia Mvumvu
périront Kiamfu Mungunga et Mutemba, Chefs Lunda qui
combattaient les Suku afin de réussir leur hégémonie. Tona
dia Lukeni pris la responsabilité de l’exode en lieu et place
de son oncle KAMANGUNA TOTA, vieux Meni-Kongo,
venu du Kongo dia Ntotila « Kongo dia Ngunga : ancien
royaume Kongo».

Ainsi à ce site Tona dia Lukeni régna en Grand Chef
tant pour les siens et les autres membres de clans Suku qui
l’avaient suivi pendant l’exode, que pour les nombreux
Batsamba qui s’étaient mêlés aux émigrés Suku à cause de
l’insécurité créée par l’arrivée des envahisseurs Lunda qui
les forcèrent à se retirer vers l’Est en traversant
successivement la Wamba, la Bakali, l’Inzia, la Lue et la
Lukula. La traversée de Bakali à Nsakala Mumvidia reste
gravée dans la mémoire des Suku du fait que les plus faibles
du groupe y périrent nombreux en raison de l’intensité de
rapides ; la traversée se faisait en s’appuyant sur une liane
appelée « Muzembu wo Futi » et cela pendant la nuit. Les
Suku orientaux sont en opposition aux Suku occidentaux,
qui vivent tous en République Démocratique du Congo et
différent de leurs frères et sœurs Suku qui vivent en Angola
sous la direction de la Grande Cheffesse Ngudi a Kama.
Nous signalons au passage qu’actuellement, quelques
groupes Tsamba vivent au milieu des Yaka qui se
reconnaissent Suku dont ils ont adopté plusieurs institutions.

Au temps de la fin de la progression de la communauté
Suku vers l’Est à «Zumbu dia Mvumvu» après avoir vaincu



89

Kiamfu Mungunga et Muteba, Tona dia Lukeni exhorta
chaque chef de groupe ayant pris part à l’exode, à prendre la
tête d’un nouveau mouvement avec les siens, pour assurer
dans une confiante collaboration un mouvement de
stabilisation des nouvelles terres. Cet appel était bien
entendu par tous. Ainsi Tona dia Lukeni, sans édicter une loi,
avait réussi à élargir son pouvoir sur toute l’étendue de
l’espace occupé par les Suku.

Le pouvoir étant déjà organisé dès le départ, il en
ressort que l’intention de Tona dia Lukeni n’était pas
d’abandonner la direction du pays Suku à ses investis, mais
d’avoir une étroite collaboration indispensable, réglementée
entre le futur suzerain et les différents chefs de groupement.

Après la victoire de «Zumbu dia Mvumvu », pendant
que de nombreux Suku s’installèrent définitivement sur les
rives de la Kibolo et de la Lumbamba, Tona dia Lukeni et
les siens repassèrent sur la rive gauche de la Kafi et
établirent leur village Pesi d’abord sur la rive droite puis sur
la rive gauche de la Pesi, affluent de la Kafi. C’était ici où il
usa de tous ses attributs de Meni-Kongo et fit asseoir son
pouvoir traditionnel. Son autorité traditionnelle disposait, à
ce niveau de la réunion, de manière cumulative, de trois
conditions ci-après :
 Un espace territorial ;
 Une certaine sacralité entretenue au tour de son pouvoir ;
 Enfin une sédentarité de la population qui participe à la

fixation de la coutume sur ledit espace (BOSHAB, E.,
2007 : 6). Ce pouvoir sera au cœur de l’ethnie Suku. Il
l’étend petit à petit sur les autres autorités
traditionnelles Suku et sur tous leurs sujets grâce aux
accords d’investiture entre le Chef Meni-Kongo et les
chefs de différents groupes de l’exode Suku.



90

A sa mort, il fut enseveli au «Makulu», le bosquet
sacré de Pesi où sont inhumés par la suite tous ses
successeurs, à l’exception de Meni-Kongo Mikeni Keni et
de Meni-Kongo Kimbayi enseveli à Mbanza Kengi village
créé par Meni-Kongo Mungulu Bitay (makulu: cimetière où
est enseveli tout chef).

En réalité, le pouvoir de Tona dia Lukeni peut se
traduire par don, aptitude, comportement. Ainsi, pouvons-
nous dire que chaque Meni-Kongo nait avec ses dons, ses
aptitudes. Tout dépend du sang, des gènes, de l’hérédité, de
l’environnement. La société peut cependant faire évoluer les
gènes, notre première étape biologique. C’est grâce à la
connaissance de l’aptitude, du comportement de chaque
Meni-Kongo que la société peut orienter aujourd’hui
certains membres de la famille cheffale de Meni-Kongo.
Ainsi, le pouvoir de Meni-Kongo est un don dont chacun des
membres de la famille retenu à l’arbre généalogique dispose
dès la naissance du sang de ses aïeux. Un don qu’il
développe par l’initiation ou apprentissage à la cour cheffale.

De ce qui précède, nous pouvons dire que le pouvoir
de Meni-Kongo émanerait à la fois de Dieu, des ancêtres et
du peuple. Dieu a aussi accompli sa tâche en créant
l’humanité. Le fonctionnement de la société Suku orientale,
c’est-à-dire celle des Suku fuyards qui refusèrent
l’hégémonie du Kiamfu, reste l’affaire des ancêtres et des
vivants. L’initiation au pouvoir et à l’exercice de l’autorité
s’effectue parfois dès l’enfance (ZAMENGA, 1996 : 64).

Chaque Meni-Kongo, après la prise du pouvoir, a
toujours voulu assumer son devenir. Il ne pourrait réaliser
toutes ses aspirations que dans une communauté. Vivre dans
une communauté suppose qu’on a à donner et à recevoir
dans son organisation et son fonctionnement.



91

Parlons à présent de la structure sociopolitique du
pouvoir coutumier de Meni-Kongo.

LA STRUCTURE SOCIOPOLITIQUE

De toutes les ethnies du moyen Wamba et ses environs,
seuls les Suku orientaux avaient bénéficié d’une
organisation politique s’apparentant à la royauté. Ils
disposent d’une autorité politique appartenant à une même
famille régnante à Pesi et ayant un pouvoir fort reconnu et
accepté par tous les sujets. Ils ont également comme leur
patrimoine un territoire aux frontières naturelles et précises
habité par une population dont l’homogénéité ethnique et
linguistique a été forgée par l’histoire à travers la conquête
des terres et la domination des Hungana et des Mbala. Cette
structure sociopolitique de Meni-Kongo se présente comme
suit au niveau de la cour et au niveau du territoire.

La cour de Meni-kongo
Les personnalités composant la cour du chef Meni-

Kongo et son gouvernement que tout visiteur découvrait à
son arrivée à Peshi étaient ses dignitaires appartenant à deux
catégories essentielles :
 Les personnes nommées par Meni-Kongo après son

installation au pouvoir et donc liées à son sort; et
 Celles plutôt attachées au pouvoir comme tel et dont la

désignation se faisait au sein de la famille ayant droit à
la fonction concernée.

1. Les dignitaires de la cour de Meni-Kongo
Sans compter les simples habitants de la capitale, la

cour (Mukombu) comprenait essentiellement les dignitaires
ci-après :



92

 Le Mulopo ou premier ministre qui n’était pas membre
de la famille cheffale ; le nom Mulopo n’est pas kongo,
il était emprunté à la terminologie de la cour des chefs
Lunda où ce mot désignait aussi la fonction du premier
ministre et parfois du grand chef lui-même ;

 Le Mwadi Nzita : le chef de guerre ; nom connu chez
les Lunda ; Mwadi signifiant chef et Nzita la guerre ; il
était membre de la famille régnante et éventuellement
successeur au chef coutumier ;

 Le Mwana Wuta était le fils ainé du chef. C’est lui qui
défendait les droits du père. Il était aussi choisi parmi
les autres enfants du chef, à l’exception de l’ainé ;

 Le Mahungu était le consécrateur du chef, mais n’était
pas membre de la famille cheffale ; généralement ce fut
un esclave investi par ce dernier. L’origine de ce nom
n’est pas bien connue ;

 Les Mbangu et Makuta étaient les deux garçons chargés
de servir le chef. Ils portaient une petite calotte tissée en
raphia. Cette pratique était connue des Lunda et des
Kongo qui utilisaient les mêmes garçons sous la même
dénomination ;

 Le Tshakala était chez Meni-Kongo un représentant de
la lignée utérine lequel dans l’organisation Lunda et
Yaka, exerçait aussi certaines fonctions de protection du
clan ;

 Le Ntombo était le délégué d’un vassal auprès du
suzerain Meni-Kongo. En cas d’insubordination du
vassal au suzerain, Ntombo devenait un otage ;

 Les Nganzi étaient des messagers chargés des missions
spécifiques, comme des ambassadeurs itinérants ;

 La Mumbanda est la première femme épousée de tout
Musuku polygyne alors que la deuxième femme est
appelée Muwala. Chez Meni-Kongo, la Mumbanda est



93

la femme de confiance qui est au parfum de certains
fétiches de Meni-Kongo. Elle peut être du clan maternel
cheffal ou non;

 Les Bamwela étaient deux instrumentalistes de
«likembe », une boite à résonnance en forme de trapèze,
sur laquelle étaient alignées des lamelles en mental, que
ces musiciens faisaient vibrer de leurs doigts. Ces
troubadours munis de leurs instruments, psalmodiaient
les récitatifs à la gloire du chef, les traditions et les
chants qui conservaient le souvenir d’un déplacement
du sud au nord c’est-à-dire de « Kimona et Nganga à
Zumbu-dia-Mvumvu.»
Les dignitaires précités existaient et demeuraient chez

tous les chefs traditionnels Suku quelle que soit son
importance. Leurs charges n’étaient ni héréditaires, ni
inaliénables à la cour de Meni-Kongo. Ce dernier et ses
dignitaires détenaient des fonctions liées au pouvoir qui
nécessitent des insignes que nous énumérons dans le
paragraphe suivant.

2. Les insignes du pouvoir de Meni-Kongo
A Kimona et Nganga, les Suku furent déjà mêlés

d’éléments Lunda dont ils auraient dès lors adopté les noms
vis-à-vis de leurs voisins. Il n’est donc étonnant qu’on
retrouve aussi les insignes de Meni-Kongo ailleurs.

Les insignes du chef Meni-Kongo ont une valeur
sacrale; ils sont communs à tous les chefs traditionnels Suku.
Il s’agit pour l’essentiel de ceux-ci :
 La calotte en fibres de raphia que porte le chef « Pwa

Bweni », elle était connue au Kongo et était jadis la
coiffure du Meni-Kongo, roi de San salvador ;

 Le grand couteau, le «mbele-poko », à double tranchant
à la poignée finement ciselée, contenu dans une gaine



94

en cuir. Il était aussi utilisé par le Kiamfu, chez les
Yaka, «mbele-poko », une surdétermination plutôt
qu’un simple pléonasme, les deux mots voulant dire la
même chose, à savoir le couteau. Selon ce qui nous est
rapporté, ce couteau était jadis utilisé pour immoler un
esclave ou une chèvre lors de l’introduction;

 Les anneaux en cuivre ou en fer portés aux chevilles et
aux poignets. Ils sont connus au pays Lunda et ailleurs.
Ils sont de grande importance dans toutes les questions
de transmission du pouvoir, ils symbolisent le pouvoir
de Meni-Kongo;

 Les dents de léopards portées au cou, collier sans perles
symbolisant la force du chef;

 Le Kaolin sacré apporté de Nganga. Il était dans une
corbeille des ancêtres, petit panier ovale en fibres. Ce
panier était conservé dans la maisonnette appelée
«Makulu », à l’intérieur de laquelle, étaient aussi
conservés des fétiches cheffaux. Le kaolin était aussi
connu au pays Kongo, produit symbolisant la bienvenue
à la cour cheffale lorsqu’il est frotté sur le bras d’un
visiteur;

 Les deux plumeaux formés avec une queue de buffle et
actuellement celle de la vache à cause de la rareté de
buffle, que le chef agitait en cadence pour chasser les
mauvais esprits sur son parcours: les Kongo, les Lunda
et les Yaka en avaient aussi fait usage;

 La peau de léopard, souvent étendue sous les pieds du
chef. C’est l’expression de l’exercice d’une fonction
publique chez le Meni-Kongo comme chez les Yaka;
c’est l’expression de la force et de la puissance du
pouvoir;

 La canne était employée par le chef quant il présidait au
feu de brousse et elle était fichée en terre quant il



95

tranchait les palabres de ses sujets. cette pratique est
connue au pays Kongo et au pays Lunda;

 Le tabouret sculpté sur lequel s’asseyait le Meni-Kongo
était apporté de Kimona et Nganga semble-t-il. Il n’est
pas aussi exclut que les Suku aient retenu l’image de ce
tabouret qu’ils avaient reproduit ailleurs;

 La lance, qui était jadis un instrument de guerre et qui
est en voie de disparition aujourd’hui, n’est pas un
insigne du pouvoir Suku, mais emprunté auprès d’autres
peules;

 Le Makupila: est le tambour cylindrique, tendu d’une
peau a chaque extrémité, artistiquement travaillé; une
des plus belles pièces de la sculpture Suku de l’époque.
Le joueur de ce tam-tam se joignait aux «Bamwela»
pour accompagner le chef Meni-Kongo dans ses
déplacements, le tambour étant suspendu au cou et battu
de deux mains.

 La clochette de fer, insigne annonçant le début et la fin
des cérémonies, son rôle premier est d’annoncer le
présence du chef comme signe d’élégance faite aux
cloches de Mbanza-Kongo, insigne venu du Portugal,
apporté par RUY de Souza à bord de ses caravelles et
qu’il a débarqué sur la plage du Zaïre le 29 mars 1491
(LAMAL, F., 1965).

 L’herminette ou la hachette « Mungembu », portée par
le chef sur l’épaule. Le chef s’en servait parfois, pour
abattre lui-même un coupable, tel était le cas de Meni-
Kongo Mikeni Keni qui par brutalité frappait de sa
hachette sa propre sœur, Muwayi pour lui avoir fait des
reproches.
Il est à noter que tous les insignes liés au pouvoir du

chef coutumier étaient venus d’ailleurs probablement de
l’origine du pouvoir (Royaume Kongo).



96

Le chef traditionnel Meni-Kongo et ses sujets
n’avaient pas éloigné de la cour cheffale la notion de
communication. Ils s’étaient imposés l’usage de « Lokole »
ou «Mondo », «un instrument-téléphone» obtenu d’un tronc
d’arbre habilement évidé sur lequel était pratiqué dans le
sens de la longueur, une fente étroite reliant deux orifices
ronds ou sous forme rectangulaire. L’extrémité des
mailloches est entourée de caoutchouc ou des herbes. Le
battement d’une lèvre de la fente donne un son aigu; celui de
l’autre lèvre est appelée à produire un son grave. Jadis, il
annonçait aux villages voisins les deuils, la visite d’un chef
ou d’un agent de l’Etat, la convocation de la chasse en
commun, l’appel à la guerre (RICKMANS, 1956 : 493-515).
Aujourd’hui, il est plus utilisé pour annoncer des messages
nécrologiques.

Du site de KIMONA et NGANGA au site de ZUMBU
dia MVUMVU, plateau où est établi le secteur KISANGI
appelé actuellement KIBOLO, lieu de nouvelles orientations
migratoires des Suku orientaux, le chef TONA DIA
LUKENI, le premier MENI-KONGO de PESI avait
conservé les éléments culturels d’autres tribus. Son
organisation politique ne portait pas seulement la marque du
temps et du lieu où elle était appliquée.

Après la mort de TONA DIA LUKENI, la succession
était assurée par les siens, en opposition de leurs frères de
l’Angola où ne règnent que les femmes prenant en compte
les règles successorales que nous évoquons dans les lignes
qui suivent.

3. Les règles successorales
Les femmes, sources du pouvoir, n’accèdent pas au

titre suprême. Les hommes issus de la consanguinité
matrilinéaire se sont de tout temps succédés. Du premier



97

MENI-KONGO TONA DIA LUKENI à celui de nos jours,
l’importance est accordée aux neveux consanguins quant à la
succession au pouvoir, il suffit à un candidat d’être présent
sur l’arbre généalogique, le lien de sang avec une mère de la
branche ainée ou de la branche cadette étant prouvé et le
comportement du candidat ayant été bien apprécié par les
vassaux, le candidat est admis au pouvoir. Le lien de sang
légitime qui demeure un absolu a conduit les membres de
l’une des branches à protester contre l’actuel Meni-Kongo
de Pesi provenant de l’autre branche, le lien de sang étant
prouvé. Ce dernier serait déclaré descendant d’une fille
adoptive qui est à la base du conflit entre les deux branches.

4. L’investiture
Généralement c’est la mort du Meni-Kongo qui ouvre

la succession et celle-ci incite les dignitaires et les vassaux
désignés, après leur assemblée, à s’accorder sur le candidat à
investir.

Le candidat à investir ayant été choisi, le consécrateur
qui est l’intronisateur transfère la plénitude du pouvoir au
nouveau Meni-Kongo en présence de la Mumbanda, la
première épouse du défunt Meni-Kongo et des Vassaux lors
de l’initiation par laquelle passe le Meni-Kongo ; les
cérémonies accomplies se résument, dès lors, à retoucher de
fétiches au moyen des nouvelles reliques avant de les
remettre à son nouveau porteur avec des directives à
observer sous peine des graves dangers pour le pays et pour
son dirigeant (MATADI WAMBA, 1974 : 83-84). Le
processus d’investiture se termine par la remise d’un acte
officiel de I’Etat à Meni-Kongo, un arrêté ministériel du
Ministre de l’Intérieur et de la Décentralisation, symbole de
la reconnaissance du chef coutumier par l’autorité étatique.



98

LE TERRITOIRE

Le territoire de Meni-Kongo a des frontières qui en
constituent un élément essentiel. La moindre violation de ce
territoire n’est pas pardonnable. L’intrus est pourchassé.
Dans cette optique, il convient de signaler que l’élévation de
Meni-Kongo est proportionnelle à la dimension du territoire.
La reconnaissance sociale d’un chef coutumier ne passe plus
d’abord par la complicité des alliances claniques et
lignagères ou du système de parenté, mais par l’emprise
territoriale directe (CHARLEY, 1999 : 76).

Au niveau de territoire du Meni-Kongo, la structure se
présente comme suit :

 Au sommet, il y a la capitale Pesi qui demeure fixe
depuis sa création par Tona dia Lukeni et les siens.
Cette capitale est entourée du domaine foncier ou
territoire de Meni-Kongo. Ces plaines, semble t-il,
était au moins des réserves de chasse de Mbambala
que Meni-Kongo affirme avoir trouvées vacantes
dès son arrivée.

 Suit le groupement Meni-Kongo placé sous la
direction du chef portant le même nom. Le
groupement est constitué des villages qui occupent
ces plaines. Au delà de ces villages, le pouvoir de
Meni-Kongo s’élargi jusqu’au groupement que
dirige ses Vassaux qui sont reconnus, selon le récit
populaire depuis le «Zumbu dia Mvumvu» ; le
centre de mouvement retour de Suku après la
victoire sur le Lunda vers le site de départ Kimona
et Nganga (LAMAL, 1965 : 11). A leur retour ils
n’avaient pas réussi à atteindre Kimona et Nganga
au vu d’importantes richesses trouvées le long de ce
mouvement ;



99

 En dessous du groupement, sont situés les villages
que commande Meni-Kongo par le truchement des
chefs des villages choisis par lui-même.

Ces villages sont divisés géographiquement en 3
régions distinctes :
a. Les villages de la rivière Peshi, qui végètent au milieu

d’une plaine. Jadis, endroit idéal, à maintes égards :
giboyeux.

b. Les villages qui s’égrènent le long de la rivière Kafi qui
semble avoir été habité bien avant l’arrivée des Suku
par les Hungana, les Ngongo...

c. Les villages autour de «Zumbu dia Mvumvu » où les
rivières Kibolo et Lumbamba, affluents de la rivière
Kwenge ont creusé leur lit dans la riche terre de
Mésozoïque.
Les trois composantes de l’Etat actuel, ne s’écartent

pas de la dimension du pouvoir politique et gouvernemental
de Meni-Kongo sur la population qu’il gère.

En qualité de chef politique, il gérait les hommes, et
assurait l’ordre, défendait sa population contre toutes les
exactions sur son territoire. Considéré potentat, il est
propriétaire de toutes les richesses de son territoire qui
renferme des vastes entendues de terre qui servent à
l’agriculture ou à d’autres fins. Il s’attendait à une redevance
à la moindre exploitation de ses plaines. Au-delà de son
groupement, son pouvoir qui s’étendait sur les autres
groupements donnait lieu à une hégémonie. Il considérait les
propriétés des autres chefs traditionnels Suku comme
patrimoine qui lui revenait de droit ; une façon d’exercer une
sorte d’ascendance sur ses vassaux et leurs communautés
respectives. Toutes les terres occupées par ses vassaux
étaient considérées comme propriété de ses ancêtres, quand



100

bien même il ne pourrait en disposer à sa guise. Ce qui lui
donnait la compétence territoriale puisqu’il représentait la
petite nation Suku.

LA PERIODE COLONIALE
Sous l’occupation européenne, selon ISANGO (1982 :

151-152) la mission assignée à l’administration coloniale
était d’asseoir les dominations de la métropole pour garantir
l’exploitation du territoire soumis. A cet effet, les
collaborateurs indigènes qu’elle voulait trouver parmi les
chefs traditionnels devaient être des personnes acquises à sa
cause de façon à tenir la population en laisse pour lui faire
exécuter avec empressement des ordres de la hiérarchie.
Néanmoins, le recours aux institutions indigènes devait
requérir du colonisateur un effort d’homogénéisation à cause
de la diversité des coutumes sur lesquelles étaient fondées
ces institutions. Ce soucis d’homogénéisation se remarquait
particulièrement dans la désignation des chefs et la
définition des entités coutumières appelées à être érigées en
circonscription administrative, l’organisation politique des
populations soumises n’étant pas la même partout, la qualité
de chef pouvait être reconnue indistinctement, comme cela
fut le cas à l’application du décret de 06 octobre 1991, aussi
bien à des chefs de grands royaumes qu’à ceux de villages,
de clans ou aux représentants des sociétés lignagères. L’un
des problèmes posés par l’identification de «chefs» et
souvent ignoré de l’administration coloniale c’est celui
soulevé par Pathé Diagne qui note que dans beaucoup de
sociétés négro-africaines, le contrôle de l’espace territorial et
foncier était dissocié de celui du pouvoir. Et par conséquent,
le chef de terres, que l’on identifiait partout, n’était pas
nécessairement détenteur de pouvoir politique. Sous
l’influence de la culture indo-européenne qui n’établit pas
cette distinction, le colonisateur a ainsi investi d’un pouvoir



101

politico-administratif des personnes qui, coutumièrement
n’étaient pas habilitées à commander l’ensemble de la
communauté placée sous leur autorité. Quand bien même, il
lui était possible d’identifier le véritable chef, il arrivait que
l’administration coloniale l’écarte au profit d’individus plus
dociles ou plus accommodants. Les différentes réformes qui
se sont succédées du moins jusqu’à 1933, pour la mise en
place des institutions administratives basées sur la coutume
avait donc parmi les principales préoccupations
l’indentification du type de chef appelé à collaborer avec
l’administration coloniale (BOSHAB, E., 2007 : 58). C’est
ainsi que la société Suku, avec un peuple matrilinéaire,
divisé en lignage (VANSINA, 1964 : 158) s’est vu imposer
Meni-Kongo comme chef de la circonscription indigène, la
chefferie des Suku, groupement traditionnel organisé sur la
base de la coutume en circonscription administrative. Celle-
ci fut administrée conformément à la coutume sous réserve
de ce que prévoyait la législation sur la circonscription
indigène et pour autant que la coutume Suku ne soit pas
contraire aux règles de droit public, ni aux dispositions
législatives ou réglementaires qui avaient pour but de
substituer d’autres règles à celles de la coutume indigène
Suku (DURIEUX, sd. : 533-534). Cette coutume était pour
les autochtones Suku du Congo belge une source de droit
abondante. Elle se rapportait à tout ce qui se rattachait à la
vie sociale, politique, morale, économique et juridique des
communautés indigènes.

Le pouvoir traditionnel de Meni-Kongo fut clientélisé
déjà à l’époque coloniale. Il a subi sa première mutation
grâce à laquelle il tire sa légitimité et sa conformité à l’ordre
public colonial. L’institution de cet ordre, instaure une
nouvelle coupure entre nouveaux chefs médaillés et Meni-
Kongo. Elle introduit une brèche dans la trajectoire



102

historique d’un peuple et modifie les enjeux de l’action
sociale (BOSHAB, 2007).

La décomposition du visage de l’autorité traditionnelle
renvoie, en outre, à la destruction de l’espace social et la
mise entre parenthèse, de la capacité, pour un peuple, de
s’auto-organiser, en fonction des schémas de perception et
d’évaluation des situations sociales.

La région Suku était écartelée en quatre secteurs
distincts : le secteur de Kisangi, le secteur de Makembi, le
secteur de Lobo et celui de Mwela Lembwa.

Conformément au décret de 1910, les administrateurs
avaient donné des médailles aux chefs politiques, grands et
petits vassaux sans tenir compte de la hiérarchisation, les
rendant ainsi, en fait indépendants du Meni-Kongo.

L’une des inventions la plus intéressante de
l’administration coloniale belge en Afrique centrale est sans
aucun doute, celle de chef médaillé. Les chefs médaillés
étaient des Congolais reconnus comme des chefs locaux par
le gouvernement colonial à travers une procédure officielle
qui impliquait qu’on leur confère une médaille spéciale,
signe de leur autorité et pourquoi pas de leur soumission
sinon de leur trahison (VANHEE, 2005 : 79).

Lorsque les autorités coloniales Belges désirèrent de
créer une vingtaine de chefferies administratives au pays
Suku de Meni-Kongo, elles ont émietté et anéanti par ce fait
même le pouvoir qui depuis le 19ème siècle était l’apanage,
de Meni-Kongo. Elles pensaient avoir trouvé la formule de
se passer de la première organisation, celle trouvée sur place.

Le chef coutumier Meni-Kongo ne percevait plus le
tribut, les vassaux étant devenus indépendants.

Les 21 petites chefferies créées et non hiérarchisées
étaient ingouvernables. Il faillait à chacune d’elles un clerc
percepteur d’impôt, un greffier de tribunal, cela dans un
pays où, à cette époque, il n’y avait presque pas encore des



103

lettrés. Chaque administrateur se forçait de grouper les
minuscules chefferies en unité plus vaste, par le moyen de
délégation de pouvoir accordée par le Meni-Kongo aux
grands vassaux et à quelques autres Chefs. Mutangu, en
1928 reçoit de Meni-Kongo autorité sur trois petits chefs,
qui perdent leurs médailles et en 1933, sur les petits chefs de
la rive gauche de la rivière Tsay (Inzia). Sa chefferie devient
vaste. Bumba Kifilu reçoit de Meni-Kongo autorité sur trois
petits chefs médaillés et sur deux autres qui auraient pu
recevoir jadis une médaille. Tout cela ne se fait pas sans
heurts. Dans l’entre Tsay-Bakali, Mobanga, petit chef de
huit villages qui avait reçu une médaille en tant que chef
d’équipe chargée du caoutchouc pour le compte de la
compagnie du Kasaï, reçoit hégémonie sur 49 villages et
devient donc le 11ème grand vassal, sans aucun rattachement
au Meni-Kongo qui résidait dans un autre territoire. Il en est
de même de Kasombo, un autre chef d’équipe de la
compagnie du Kasaï, petit chef de quatre villages, reçoit
autorité sur 19 villages et devient le 12ème grand vassal, sans
attachement à son suzerain.

Enfin, pour regrouper les petits chefs de l’entre Luye-
Tsay, un notable, Katambi, reçoit l’hégémonie sur 35
villages. Ce qui totalise douze chefferies, partagées entre
quatre territoires, sans lien hiérarchique avec le suzerain.

La réorganisation administrative de 1932, modifiant
les limites des territoires, allait enfin permettre à
l’administration de faire coïncider les frontières ethniques
avec les frontières administratives. Les 30.000 Suku
dépendaient tous d’un même territoire appelé alors moyen
Wamba et qui, deviendra celui de Feshi en 1935.

Après les minutieuses enquêtes menées par les
colonisateurs Belges, sera constituée la grande chefferie de
Suku de Meni-Kongo. Les administrateurs se sont efforcés
de donner à la chefferie la forme coutumière d’Etat féodal



104

comme l’autorisait le décret du 1910 toujours en vigueur :
douze sous-chefferies dont le Meni-Kongo était le suzerain.
Les douze sous-chefs étaient des «autorités administratives »
au sens juridique du terme ; ils avaient chacun son tribunal,
sa police, ses percepteurs d’impôt et ont reçu la petite
médaille de sous-chefs.

Le 19 septembre 1933 eut lieu à Peshi, la grande
cérémonie d’investiture de Meni-Kongo Kitswaka, en
présence du commissaire de district Wenner et de
l’administrateur du «moyen-Wamba », M. Verbist.
L’administrateur, Charles Moulin, qui avait tant travaillé à la
création de la chefferie, était en congé (LAMAL, 1965 :
116). Le Meni-Kongo fit hisser sur le pavois le grand
tambour de danse en ce jour de résurrection du royaume des
Suku. Trois mois à peine après la création de la grande
chefferie, était promulgué l’étrange décret du 05 décembre
1933, sur les circonscriptions indigènes. Le législateur,
abrogeant le décret du 02 mai 1910, se refusait de
reconnaitre les chefferies coutumières du type féodal. Il
exigeait la concentration du pouvoir entre les mains d’un
chef unique, même si cette centralisation n’était pas
coutumière. Le décret supprimait les sous-chefs en tant
qu’autorités administratives indigènes. L’article stipulait: «
les sous-chefs reconnus conformément à la législation
extérieure et actuellement en fonction, cessent d’exercer les
attributions dont ils étaient revêtus en vertu des dispositions
législatives. »

Les administrateurs se virent obligés, bien malgré eux,
de supprimer les polices de sous-chefferies, d’annuler les
pouvoirs accordés aux sous-chefs, d’attribuer au Meni-
Kongo, chef illettré, des pouvoirs étendus que ne lui
dévouait pas la coutume et qu’il était incapable à apporter un
tel pouvoir. La situation était d’autant plus défavorable pour



105

le Meni-Kongo qui résidait dans un coin enclavé, à
l’extrémité du territoire par rapport au chef lieu de Feshi.

L’un des buts de la réorganisation administrative aurait
été de réduire, pour de raisons d’ordre financier, le personnel
de la territoriale et l’autorité du grand chef coutumier Meni-
Kongo. Le Meni-Kongo était donc voué à demeurer seul
alors qu’il aurait fallu auprès de lui, un agent en permanence
chargé de le conseiller. Ainsi, un commissaire de district
écrira en 1937, cette note mélancolique : «je doute que le
chef Meni-Kongo ait été formé convenablement. »1

En prévision de ce déficit, quelque fils de la famille
cheffale dont KIMBAY Boniface et MASINI Matthieu ont
été envoyés à l’école.

L’affaiblissement du pouvoir coutumier de Meni-
Kongo, réside dans l’organisation administrative, doublée du
manque de formation des chefs coutumiers qui se sont
succédés.

D’une part, les colonisateurs dépouillant le grand chef
coutumier Meni-Kongo de son pouvoir sur plusieurs chefs
coutumiers par la division de son espace, l’indépendance de
ses vassaux et sur le personnel administratif et d’autre part
l’absence de formation sont des causes de l’affaiblissement
du pouvoir de Meni-Kongo.

Dès lors, les rapports officiels déclaraient non viable la
sous-chefferie de Meni-Kongo. L’administrateur assistera à
une désorganisation et à une insubordination suite au renvoi
de tous les policiers de sous-chefferies supprimées, au camp
unique de Peshi, à l’extrémité du territoire privant ainsi tous

1 Rapport sur la séance du Conseil des notables de la chefferie Meni-
Kongo tenue à Bula Matari (secteur de Bindungi), la 23 décembre 1937
par Gelin G.J.



106

les sous-chefs, appelés «chefs de division» de tout pouvoir
exécutif.

Dans le temps qui suivait, brusquement, par l’Arrêté
n°565/286/AIMO du 21 octobre 1943, la grande chefferie
des Suku était supprimée et scindée en six secteurs
indépendants les uns des autres. L’Arrêté de suppression de
la chefferie coutumière des Suku, datée du 21 octobre 1943
donna la motivation suivante: considérant que la chefferie
des Suku de Meni-Kongo, telle qu’elle est constituée,
présente une administration qui s’avère difficile, qu’il
importe de la scinder en plusieurs secteurs conformément
aux enquêtes effectuées par les autorités locales, modifiant
la décision n°29 du 30 octobre 1943 aux termes de laquelle
le Commissaire de District reconnait, suivant la coutume
indigène, la chefferie de Suku de Meni-Kongo. Etant donné
le décret centralisateur de 5 décembre 1933 qui
méconnaissait l’existence des chefferies de type féodal ;
étant donné l’incapacité des chefs coutumiers, la création
des secteurs était une nécessité, la politique étant l’art du
possible.

A ce sujet, voici une citation d’un administrateur qui
avait tant travaillé à la création de la chefferie coutumière
des Suku, dont LAMAL a tu le nom mais qui serait C.
Moulin, parce qu’il était cité par le même auteur à la page
116 de son livre: «plus les années passent et mieux l’on se
rend compte de l’absolue impuissance et l’incapacité des
vieux chefs coutumiers, entourés de convoitise et de haine,
prisonniers de leurs croyances fétichistes et prisonniers des
ceux qu’ils appellent leurs sujets et qui en réalité leur dictent
la loi, impossible de modifier encore la mentalité de ces
populations. La seule solution est le remplacement pur et
simple en temps opportun.

Le Meni-Kongo est absolument nul et incapable de
rendre le moindre service. Il doit être remplacé sans tarder



107

(LAMAL, 1965 : 117). Pendant la période post -coloniale,
l’affaiblissement du pouvoir du grand chef coutumier Meni-
Kongo est le résultat d’une série de contestation entretenue
au sein de la famille cheffale.

Au fur et à mesure que le pouvoir coutumier passait
d’un chef à un autre, ce pouvoir connaissait un brassage
entre la volonté du colonisateur et celui du chef coutumier
diamétralement opposée.

Le premier voulait faire asseoir sa colonisation d’où la
division de l’espace sous l’autorité du chef coutumier, le
second devrait garder la totalité de son pouvoir en refusant
ainsi une formation à la manière du colonisateur. D’où il
devait se refugier dans la tradition et l’immobilisme.

De tout le temps, le pouvoir coutumier et le pouvoir
politique ont toujours été en cohabitation.

Cette cohabitation a permis au colonisateur de faire
asseoir sa politique d’exploitation et concrétiser ses
ambitions.

Aujourd’hui, cette cohabitation demeure pour
confirmer l’indépendance du pays. Le Meni-Kongo devait
évoquer comme excuse le facteur formation ou instruction
qui ne lui fut pas accordé. Nous sommes sans ignorer que
gérer une chefferie a comme soubassement des références
coutumières et la maîtrise des principes de base des sciences
administratives. Charles Moulin et les siens avaient failli à
ce point. L’incompétence de Meni-Kongo n’était pas la
conséquence de l’incurie, de l’égoïsme, ou du fainéantisme
mais plutôt de l’ignorance administrative non combattue par
les colonisateurs à la manière occidentale avant de la lui
confier. Nous devons tenir pour vrai et pour dit que l’heure
n’était pas à la gestion administrative.

En plus, il n’existe pas de colonisation dont l’objectif
est de préserver la culture du colonisé. «Les colonisateurs
savaient que la chefferie traditionnelle était la seule



108

organisation politique et administrative qu’il fallait détruire
pour mieux assurer leur domination. » (N’GAKA, 1972 : 20).

Le colonisateur Belge, en «organisant» la chefferie de
Meni-Kongo visait la connaissance des mœurs de l’indigène
et ses coutumes afin d’asseoir facilement sa domination. Ce
fut une stratégie de détruire, à la base, la civilisation Suku.

Les six secteurs constitués le 21 octobre 1943 ne
furent pas baptisés du nom éponyme des anciens chefs, mais
reçurent des noms de rivière, de ruisseaux, plaines ou
villages et l’on eut :
1. Le secteur de Kisangi qui prit plus tard le nom de

Kibolo une rivière qui traverse les terres de Meni-
Kongo ;

2. Le secteur de Bindungi, nom d’une rivière, comprenant
les anciennes sous- chefferies Bwangongo, Mwela
Nduwa; Buka Kipangu, Buka Tsona et Ngombe ;

3. Le secteur de Kingungu, comprenant les anciennes
sous-chefferies Muzengo et Katambi ;

4. Le secteur de Mazambo : les anciennes sous-chefferies
Mbumba et Loanda ;

5. Le secteur Mwela : les anciennes sous-chefferies
Mobanga et Kasombo ;

6. Le secteur de Kitari : l’ancienne sous-chefferie de
Mutangu.
Le 1er janvier 1950, les deux secteurs du nord,

Bindungi et Kibolo, étaient annexés au Territoire de Masi-
manimba. Ce territoire fut incorporé dans le nouveau
District du Kwilu en 1954. La région suku était donc de
nouveau scindée en deux territoires de Feshi et de Masi-
Manimba. Le premier relevant du District du Kwango et
l’autre du District du Kwilu.



109

Les secteurs de Kitari et de Kingungu furent fusionnés
le 11 août 1952 et devinrent le Secteur de Ganaketi. Le chef
lieu sera bientôt transféré à Mwela.

Les Secteurs de Mazambo et Kingungu furent
fusionnés la même année pour devenir le secteur de Lobo.
On n’a plus affaire dans le pays à une administration
d’occupation nécessitant la présence de Meni-Kongo,
auxiliaire autochtone pour faire exécuter facilement et
rapidement les ordres de l’autorité dominatrice (LAMAL,
1965 : 118). Meni-Kongo retourna aux affaires purement
coutumières pour s’occuper de l’ordre, du feu de brousse, de
la perception des tributs, de la gestion de ses vassaux ; il
n’est plus que chef de groupement.

LA PERIODE POST COLONIALE
Le chef de groupement Meni-Kongo, chez les suku, il

faut le dire, qui ne doit pas mourir de mort naturelle. Il faut
l’achever pour aider son âme à se délier du corps ; il faut
l’étouffer en dehors de sa résidence afin d’être inhumé au
cimetière réservé au Meni-Kongo. Lors du Parti Unique, le
Mouvement Populaire de la Révolution, Meni-Kongo est
récupéré par le Pouvoir pour faire le relais entre autorités
politico-administratives et ses sujets. Ce rôle lui est encore
attribué pendant la troisième République, pendant qu’il ne
sait pas assurer positivement ses attributions.

Après la suppression de la chefferie de Meni-Kongo,
cette désintégration de l’autorité traditionnelle sous
l’influence de la modernisation ne l’avait pas éloigné de ses
villages et de ses vassaux.

Ceci avait fait que l’on continue de compter sur elle
chaque fois qu’il s’agit de la gestion coutumière. Il y aura
toujours la reconnaissance de Meni-Kongo comme tenant du
pouvoir dont les attributs, le penchant pour l’action occulte,
la difficulté de se donner un rôle et des tâches à accomplir



110

vis-à-vis de la société, l’intégration faible de la notion de
droit d’égalité, de lois valables pour tous (MAPPA, 2006 :
17).

Du jour au lendemain, les Suku orientaux ont constaté
la disparition de certains postes des dignitaires de la cour. A
titre exemplatif : les Bangu et Makuta, le Tshakala, le
Ntombo, le Munanga Bambi ou gardien des frontières vont
quitter la cour pour des raisons inavouées et nulle part on a
fait allusion à un quelconque remplacement à ces postes. Ce
qui revient à dire que le système n’a pas gardé sa structure
ancienne. Aussi, nous signalons la renonciation forcée de
l’autorité traditionnelle à certains us et usages comme les
honneurs de «tippoy» et le rejet perceptible de la lance
(dionga).

Au plan politique, apparait une difficulté de gestion de
son espace coutumier, liée à la lutte de la branche de Lukeni
Mangianda contre la branche de Kayongo. Cette lutte interne
a occasionné un conflit entre les deux branches. Pour en
savoir plus, nous interrogeons l’histoire focalisée sur les
Meni-Kongo Mikeni Keni et Mayeko.

Il nous revient que le premier conflit aurait eu lieu
pendant que Mikeni Keni n’était pas encore au pouvoir. Ce
futur Meni-Kongo de la branche aînée dont les membres se
reconnaissent descendants de Tona dia Lukeni c’est-à-dire
dérivant de Lukeni Mangianda, sœur de Tsay. Tsay n’aurait
pas eu de descendance. Mikeni Keni aurait cohabité avec
l’une des femmes de Mayeko, le Meni-Kongo au pouvoir,
descendant de Kayongo, la mère de la branche cadette.
Kayongo, fut déclarée et continue à l’être, une esclave
ramassée à la traversée de la rivière Bakali pendant l’exode.



111

Elle serait fille adoptive de Tsay qui l’éleva jusqu’à la
marier à Mungulu Bitaya, le neveu de Tona dia Lukeni1. Ce
qui aurait entrainé un différend entre les deux frères. La vie
commune entre eux devint impossible ; Mikeni Keni quitta
Peshi, la capitale pour s’établir au lieu dit Kikwiti et se
déclara propriétaire des plaines de l’entre Bimbungu et
Teleti. C’est à Kikwiti qu’il fut investi en 1928 en qualité de
chef Mungulu. Devenu Meni-Kongo, il refusa d’habiter Pesi.
Il fut enseveli en 1932 à Kikwiti. A la mort de Mikeni Keni,
Mungulu Mahula lui succéda au pouvoir à Kikwiti, devenu
aujourd’hui Mbanza-Kenge, le système n’a pas gardé sa
structure ancienne. Aussi, nous signalons la renonciation de
l’autorité traditionnelle, Meni Kongo aux honneurs de
Mungulu, qui était la deuxième appellation du même village,
la capitale.

Depuis l’entrée de Mayeko en fonction à Peshi, aucun
candidat de la branche ainée n’a accédé au pouvoir à Peshi.
Le départ de Mikeni Keni et les seins pour Kikwiti, terre
occupée jadis par les Bambala de Minikwiti, a donné lieu à
une véritable opposition entre les deux autorités précitées.
Ce bras de fer entre les deux frères qui a divisé le clan Meni-
Kongo de Peshi a eu pour conséquence, la présence de deux
chefs de groupement, l’un au nord et l’autre au sud et deux
territoires gardant la même position géographique.

La tension demeure entre la branche de Mbanza Kenge
qui se déclare propriétaire du pouvoir, qui le réclame
officiellement et la branche de Pesi qui le détient
coutumièrement parce qu’elle n’a jamais cédé les insignes à
la première demeure continuelle. Elle est liée précisément
aux intérêts à préserver et aux besoins à faire valoir. Dans

1 Propos recueille par nous, le 17 mai 2009 à Mbanza Kenge, à
l’occasion de notre entretien avec le Chef de groupement Tona di lukeni.



112

cette autorité traditionnelle de la branche cadette boycotte
l’affranchissement et s’oppose avec force au dépouillement
de tous les avantages matériels, moraux et autre liés au
pouvoir direct de Meni-kongo qui appartiendrait au clan
Butsia Butsia de Pesi.

Au plan de la gestion, le Meni-Kongo de Peshi
n’envisage plus des tournées; les vassaux ne paient plus de
tributs. Deux groupes de vassaux se dessinent, chaque vassal
s’alignant derrière l’autorité traditionnelle de sa tendance.

C’est une conséquence néfaste qui guette le pouvoir.
Pendant ce temps, la majorité des observateurs Suku qui
restent encore fortement attachés à leurs coutumes observent
la façon dont chaque branche s’organise pour défendre ses
intérêts et faire valoir ses droits qu’elle estime fondamentaux.
Ils enregistrent de part et d’autre des déclarations
contradictoires. Chacune des parties estime avoir raison
d’être propriétaire du pouvoir.

Le comportement de deux autorités traditionnelles qui
se déclarent appartenant aux clans différents c’est-à-dire le
clan Kimwanza pour la branche de Mbanza Kenge et le clan
Butsia Butsia pour la branche de Peshi ayant été affiché, il
revient à l’autorité politique de trancher cette question
épineuse pour restaurer la paix sociale car les communautés
Suku orientales veulent vivre au grand jour leur guide, l’égal
des dieux de naguère.

Conclusion

De l’époque de Tona dia Lukeni à nos jours, le
pouvoir de Meni-Kongo n’a pas gardé la permanence. La
culture de chaque période a marqué son incidence sur ledit
pouvoir.



113

La première période, celle ayant précédé la
colonisation, fut le grand moment de l’organisation du
pouvoir de Tona dia Lukeni, le premier Meni-Kongo après
la migration suku qui s’est clôturée par la mort de Muteba.
La structure de ce pouvoir était le fruit du métissage culturel
du milieu de provenance, le site de Kimona et Nganga. Cette
structure avait respecté l’importance de la coutume qui
apparait lumineusement pour exprimer l’absence du droit
écrit.

Pendant la deuxième période, dans ses rapports avec
l’autorité européenne, Meni-kongo était nommé chef de la
chefferie des Suku; la coutume n’avait pas déterminé
l’indigène qui était le plus qualifié pour les fonctions du chef
de la chefferie. La venue de cette organisation territoriale et
la nomination du chef coutumier à la tête de ladite entité
territoriale était une occasion d’affaiblissement du pouvoir
de Meni-Kongo sur le plan politique et économique comme
stratégie de la volonté de contrôle de Meni-Kongo et son
territoire par les colonisateurs. Mais pour pallier à cette
faiblesse consacrée, quelques membres d’un niveau
d’instruction acceptable ont été nommés à la tête de la
chefferie...

Par ailleurs, son incapacité dans l’exercice de ses
fonctions à la direction de la chefferie n’ayant pas mérité
confiance, le chef traditionnel des Suku était limogé par
l’autorité coloniale, le commissaire de district. La chefferie
avait pris fin en cédant la place aux secteurs.

Après l’indépendance, fut un temps caractérisé par le
grand conflit entre deux adversaires qui seraient de deux
clans différents Kimwanza et Butsia-Butsia. Celui du
premier clan se déclare héritier légitime du pouvoir de Meni-
Kongo en qualifiant le second d’esclave non affranchi mais
en voie de l’être. Les vassaux et le vaste territoire suku ne
sont presque plus gérés. Meni-Kongo est à la recherche du



114

pouvoir est encore affaibli et la gestion est limitée au niveau
de quelques villages et plaines.

Les communautés Suku vivent la course au pouvoir de
deux branches. Chaque branche garde son organisation
politique et son territoire. Le pouvoir d’Etat post-
indépendance face au pouvoir coutumier de Meni-Kongo
n’apporte aucune solution à ce conflit alors que le peuple
Suku dont Meni-Kongo devrait assumer le destin, interpelle
la conscience de l’administration publique et des hommes
politiques qui accusent une faiblesse de genre politique afin
de ne pas mettre fin à cette tragédie.

Etant donné que les deux familles ne se reconnaissent
plus, la rupture n’est pas sans conséquence: la fragilité du
pouvoir du grand chef coutumier Suku. Que le droit
coutumier soit dit par autorité administrative pour mettre fin
à un tel malaise sinon alors que soit instaurée une alternance
entre les deux familles afin d’enterrer la hache de guerre qui
préjudicie ledit pouvoir et sa communauté. Démocratie
oblige. Le profil du dirigeant idéal devant incarner les
aspirations est celui d’un chef traditionnel au pouvoir de
façon légitime, un intellectuel issu de l’un des clans précités,
ayant effectivement droit du pouvoir de Meni-Kongo pour
redynamiser ledit pouvoir.

Bibliographie

BOSHAB, E., 2007. Pouvoir et droit coutumiers à l’épreuve
du temps, éd. AB, Bruxelles.
CHARLEY, B.M., 1999. « Territorialité multiples et
conflictualités : réponses paysannes à la crise des campagnes
Africaines », in Les territoires de F identité, Haratta, Paris.
DURIEUX, A., Exposé descriptif et synthétique des
institutions politiques, administratives et judiciaires du
Congo-belge, et du Ruanda-Urundi, in Encyclopédie du



115

Congo belge, Ruanda-Urundi, Tome III, éd. Bieleveld,
Bruxelles, Sd.
Gelin G.J., Rapport sur la séance du Conseil des notables de
la chefferie Meni-Kongo tenue à Bula Matari (secteur de
Bindungi), la 23 décembre 1937
ISANGO IDI WANZILA, 1982. « La présence des chefs
coutumiers dans l’administration territoriale au Zaïre : quelle
opportunité », in Zaïre Afrique, n°263.
LAMAL, F., 1965. Basuku et Bayaka des districts Kwango
et Kwilu au Congo, MRAC, Bruxelles.
LARLE NAABA Tigré, 2003. « Le rôle des chefs
traditionnels dans le passage à la modernité, le point de vue
d’un dignitaire du royaume Moose », in Le retour de roi, les
autorités traditionnelles et l’Etat en Afrique contemporaine,
éd. Karthala, Paris.
Lettre n°01/grand CCB/Meni K./003/1995, du 20/01/1995.
MAPPA, S., 2006. Pouvoir traditionnel et pouvoir d’Etat
en Afrique, éd. Khartala, Paris.
MATADI WAMBA, K.W., 1974. Espace lunda et Pelende-
Khobo, éd., CEEBA, vol.99, Bandundu.
NDATIEN M, & al., 1998. « Les relations entre les autorités
traditionnelles et les responsables de ONGD, en matière de
développement rural », in pistes et recherches, vol. 13, n°3.
NGAKA, P., 1972. La chefferie traditionnelle en Afrique
centrale, Thèse de droit, Paris 1.
Paul HENRI, C.L., 1995. La culture et le pouvoir, éd.
Stock/monde ouvert, Paris.
PLANQUAERT, M., 1932. Les jaga et les Bayaka du
Kwango, IRCB.
RYCKMANS, A., 1956. « Étude sur les signaux de mondo
chez les bayaka », in Zaïre Afrique », vol. V.
VANHEE, H., 2005. Maitre et serviteurs. Les chefs
médaillés dans le Congo colonial, la mémoire du Congo et



116

le temps colonial, Tervuren, éd. Snoeck, musée royal de
l’Afrique centrale.
VANSINA, 1964. Introduction à l’ethnographie du Congo,
éd. Universitaire du Congo Kinshasa, Kisangani,
Lubumbashi, Kinshasa.
ZAMENGA, B., 1996. Ce qui bloque le développement en
Afrique, éd. St. Paul, Kinshasa.



117



118

UNE ETUDE SEMANTIQUE SUR LA MUSIQUE
FOLKLORIQUE. « Cas du Langong »

Par
MUKOSO NZO

Introduction

Les sociétés se différent selon qu’on se trouve en
Afrique ou ailleurs. Cette différence justifie la diversité
culturelle qui caractérise les hommes dans le monde. Ainsi,
chaque peuple ou chaque communauté a et garde un dossier
culturel qui lui est propre ; ce dossier constitue un
patrimoine culturel matériel ou immatériel.

Avec la mondialisation, nous assistons à la disparition
des certaines valeurs culturelles aussi importantes,
notamment les genres musicaux qui peuvent tant soit peu
servir à la maximisation des recettes dans un pays qui est en
reconstruction comme le nôtre à travers les festivals ou
d’autres activités culturelles. Dans la ville de Kinshasa
actuellement, la musique folklorique n’a de valeur que quant
il y a deuil, cependant il faut noter que la plupart de ces
genres musicaux ne font plus écho qu’en ville.

En République Démocratique du Congo, chaque
groupe ethnique a un dossier musical propre à lui ; ce
dossier est un ensemble de chants folkloriques non identifiés,
mais transmis oralement (LONHO, 1969). C’est dans ce
cadre que nous nous sommes intéressés au « Langong » qui
est l’un des genres musicaux des Ambuun.

La nostalgie et le lucre ne suffisent pas pour justifier la
production du Langong en ville et moins encore sa
persistance par rapport à d’autres genres qui ont disparu et
qui disparaissent encore. Nous croyons que sa valeur
culturelle est significative chez les Ambuun, en considérant



119

surtout les schèmes culturels que renferment les chants et les
expressions en usage dans ce genre musical.

C’est pourquoi, à partir des focus groups que nous
avons organisés au près des Ambuun de Quatre Villages du
Territoire d’Idiofa et des entretiens que nous avons eus avec
les détenteurs de la dite musique à Kinshasa, nous
démontrons qu’il ne suffit pas de le considérer comme
simple jeu amusant ou simple chorégraphie, mais plutôt
comme école de formation et lieu d’information.

Ce travail est divisé en trois chapitres : le premier
porte sur les considérations générales sur les Ambuun, la
deuxième est Axée sur les généralités autour du « Langong »
et le troisième fait l’analyse sémantique des expressions et
des chants du Langong.

LES GENERALITES SUR LES AMBUUN

HISTORIQUE ET MIGRATION DES AMBUUN

L’histoire de l’Afrique centrale s’appuie
essentiellement sur cinq espèces différentes de sources : les
documents écrits, les traditions orales, les données
archéologiques, les preuves linguistiques et les données
relevant de l’anthropologie culturelle. La plupart des
documents écrits souffrent d’un défaut fondamental. Ils
traitent des événements vus par des d’étrangers se trouvant
souvent en conflit ou en compétition avec les peuples locaux.
D’une manière générale, leur connaissance des cultures et
des sociétés dans lesquelles ils vivent est souvent
superficielle, et bien entendu la notion d’ethnocentricité leur
est étrangère.

La civilisation matérielle et de vie économique de tous
les peuples de la savane est très semblable. Les Babunda
comme tous les autres peuples de la savane au sud de la forêt



120

équatoriale pratiquent une agriculture de brulis. Le manioc,
le millet et le maïs sont des denrées principales, s’y ajoutent
les patates douces, les arachides, la courge, l’oseille et les
voandzous qui jouent également un rôle très important dans
l’alimentation, outre la culture de base, on trouve également
des palmiers de différente variétés (Raphia et Elais).

La tradition tribale prétend que les Mbuun vinrent du
Kwango pour aller loin vers le sud jusqu’à la frontière
actuelle de l’Angola. Du Kwango, ils se dirigèrent vers les
chutes de Kwenge où ils vécurent près des Pende sous
l’autorité d’un seul chef, ANGUNG. Il semble qu’encore en
1930 les mbuun n’avaient qu’un seul chef qui détenait le
Mpio ou caolin, emblème de l’institution de chef. Ce kaolin
était d’origine LUNDA ; à partir des sources du Kwenge, les
Mbuun auraient émigré vers le nord jusqu’à Mashita
Mbanza où ils se séparent des Pende pour occuper le pays où
ils demeurent encore à présent. Ils trouvaient dans la région
les Tsong, les Pindi, et les Ngong.

Les Mbuun appartiennent donc au groupe KONGO.
C’est pourquoi un auteur prétend que « les Mbuun sont des
Ambunda, peuple du Ngola venant de Ndongo et très
étroitement apparenté à la fois aux Pende et aux Shinji. Le
chef Lunda dont ils auraient reçu le kaolin aurait été selon
lui, Kapenda Mukwa Ambungo, le fondateur des Etats
Shinji ». L’auteur qui a étudié la tradition Mbuun, accepte
cette interprétation, mais il s’efforce de montrer « qu’avant
d’arriver dans le Ndongo les Mbuun provenaient
initialement d’une région située à l’intérieur du Loango ».

Torday qui a étudié superficiellement les traditions de
tous les groupes du Kwango dit que les Mbuun sont
originaires du Haut-Kwilu et avant cela d’une région voisine,
Moshine, qui serait le pays des Shinji. C’est en tant que
commerçant qu’ils seraient arrivés d’abord dans la région
pour s’établir ensuite en plus grand nombre sur les terres



121

inoccupées. Nous donnons toutes ces opinions en détail
parce qu’elles s’accordent toutes à attribuer aux Mbuun une
origine Angolaise ; toutefois les faits Linguistiques ne
concordent pas avec ces thèses.

Les Ambuun accusent une ignorance totale sur leur
origine et leurs différentes migrations. Bon nombre
d’écrivains et ambuun, eux- même, parlent très souvent de
« Onko-Olong » lieu qu’ils considèrent comme leur point de
départ. Mais ce mot « Onko-Olong » auquel tout le monde
se réfère, fait l’objet de beaucoup d’interprétations. Weeck
croit que c’est un village qui se situe près de Bangui
(VANSINA, 1976), Van NEAMAN (1950) situe le village
sur les plateaux de Balunda qui se situe au Nort-Ouest de
l’Angola. Partant de l’étymologie du mot « Onkoô » qui
signifie latte traversale et «Olong ».

Nous croyons que les Ambuun se réfèrent à cette
traversée et non à un village quelconque, car « le lignage
devenait trop vaste, la mémoire des Ambuun ne pouvait plus
retenir un tel enchevêtrement des relations, des rapports, des
événements et d’histoire » (NDAYWEL, 1997). Toutes ces
affirmations nous donnent l’idée des migrations des
Ambuun mais pour ce qui est des origines, les intellectuels
n’émettent pas encore des hypothèses.

POPULATION
Pour ce qui est de la population des Ambuun, c’est par

estimation que la plus part des documents chiffrent à près de
133.421 habitants, repartis sur les 6.875 km2 qui leur sont
reconnus soit 19 habitants / km2 (BOONE, O., 1973). Dans
la période allant de 1958-1960, la population des Ambuun
devait s’élever à plus de 300.000 âmes estime
AWAK’AYUM (MAZINGA MASHIN, 1986). Compte
tenu de bouleversements causés par la rébellion muleliste,
l’insurrection de KASONGO, l’amélioration des conditions



122

de vie de la population avec installation des centres
médicaux et des maternités, ces chiffres ont subi des
modifications.

Pour soutenir cette affirmation, IBILI AKWER écrit
qu’en 1984, la population des Ambuun du territoire d’Idiofa
s’élèverait à 205.462 habitants sur un total de 477.458
habitants de l’ensemble du territoire, soit 43.03247%
représentant les Ambuun. Dans cette proportion, la
population des Ambuun du territoire d’Idiofa peut être
évaluée en 1997, à 275.937 habitants.

A ce chiffre nous ajoutons la population des Ambuun
des secteurs de LUKAMBA et d’IMBONGO en territoire de
BULUNGU, sans omettre celle de la ville de Kikwit.
LUKAMBA en 1997 : (15.353×43) /1000 (+15.353) = 21.
945
IMBONGO en 1997 : (51923×43) /1000 (+51923) = 74.
249
Ville de kikwit en 1984 : 149.296/5 = 29.859
Ville de Kikwit en 1997 : (29.859×43) /1000 (+29859)=
31.142

La population des Ambuun s’élevait en 1997 à
403.282 habitants dans tout le District du Kwilu (IBILI,
1998).

SITUATION GEOGRAPHIQUE
Les Ambuun sont comptés parmi les ethnies de la

R.D.C ; ils habitent la Province de Bandundu, District du
Kwilu. Ils occupent la région située entre les rivières Kwilu
et Loange. On les retrouve dans les Territoires d’Idiofa, de
Bulungu et de Gungu. Ils partagent les frontières au Nord
avec les Ding, au Sud avec les Pendes, à l’Est avec les
Wongo, une partie des Pendes et des Leles et à l’Ouest avec
les Yansi.



123

La terre des Ambuun est un pays des hauts plateaux
sableux qui alternent avec des rubans de vallées boisées
parsemées le long des rivières. Les plateaux sont souvent
très lessivés et ne sont pas pour la plus part, très arables ;
c’est plutôt dans les vallées que les Ambuun cultivent le
manioc, le mais, le millet, l’arachide et le voandzou. C’est
dans les vallées également, le long des rivières que poussent
les palmiers élaïs qui lui ont donné sa première industrie
d’exploitation huilière, dont les usines implantées au bord
des cours d’eau. Actuellement, ces usines ne sont plus
opérationnelles.

Le climat est de type tropical avec alternance des deux
saisons distinctes : une saison sèche et une saison pluvieuse ;
les moyennes de température varient entre 24° et 26° dans
les vallées, sur les plateaux elles se situent aux environs de
22° (MAZINGA, 1986).

SITUATION SOCIO-ECONOMIQUE
Les Ambuun sont matrilinéaires pratiquant la

monogamie et la polygamie. Le chant a un rôle très
important dans leur vie : lorsqu’ils travaillent, lorsqu’un père
éduque son enfant ou lorsque les clans ou les notables se
réunissent pour trancher un différend. Le chant magique est
là pour leur servir de code et d’argumentation. Au- delà des
aspects culturels, le chant est resté une activité quasi
permanente des Ambuun.

Nonobstant l’implantation du catholicisme et des
autres religions, les Ambuun croient en leurs ancêtres qu’ils
consultent en cas des situations difficiles : le cas de la
famine ; ils recourent à ceux qui gardent le kaolin appelé
« mpio » ; ces derniers font des invocations pour qu’ils aient
des chenilles, des gibiers, des champignons, des poissons et
autres aliments. Il en est de même pour le cas des épidémies,
maladies et des décès en série. Ils croient que les morts ne



124

sont pas morts c’est ainsi qu’ils mettent sur les tombes ce
que ce dernière utilisait : l’homme continue à vivre dans
l’au-delà. Ainsi les ustensiles de cuisine, les outils de travail
(lime, machette, flèche) sont déposés sur les tombes afin de
permettre aux morts de bien mener leur nouvelle vie.

La vie des Ambuun est dominée par le chant.
SCHAEFFNER (Cité par MAALU BUNGI, 2002) le
confirme : « l’Africain que l’on présente comme l’homme
de tambour est plus encore l’homme de chant » ; le chant a
son sens et son rôle dans la vie des Ambuun, lorsqu’ils
travaillent, lorsqu’un père éduque son enfant, lorsqu’un clan
se réunit, lorsqu’il faut trancher un différend, le chant prend
toujours la première place ou revient sur toutes les scènes de
la vie.

Chez les Ambuun, l’activité principale est l’agriculture.
Ils cultivent le manioc, le maïs, le millet, l’arachide et le
voandzou, la courge, les palmiers à huile et le palmier à
raphia textile qui fut très recherché et plus précieux en ce
temps là. Ils conservent leurs produits agricoles dans les
grainiers appelés « onkal ». Les viandes, les chenilles sont
gardées dans ce que les Ambuun appellent « Engul ».
L’artisanat, la fonderie, la vannerie, la poterie et le tissage
occupent une bonne place chez les Ambuun.

ORGANISATION POLITIQUE DES AMBUUN

Les villages des Ambuun sont organisés de telle sorte
qu’il y a un chef du village qui travaille avec un délégué
appelé « kapr » et un groupe d’anciens qui constitue son
gouvernement ou son bureau. Ces derniers appelés « lem »
sont surtout des chefs des clans et des chefs des familles.

Sur le plan de la hiérarchie sociale, les villages
comportent trois niveaux qui sont : le « mbil » ; le « eyor »
et le « edzo ». On part de l’ensemble le plus grand à la plus



125

petite unité. Le « mbel » regroupe les personnes sur la base
totémique et descendante d’une même aïeule. Le « eyor », à
la différence de « mbel », est définit comme un segment
local de celui-ci, il réunit des personnes qui sont descendues
d’une même aïeule et habitant un même village. Mais le
« eyor », est un groupement de parenté organisé et comptant
plusieurs générations calculées suivant une lignée
intérieurement segmentée en fonction d’un système
généalogique ; bref « eyor » correspond à ce qu’on peut
appeler « lignage ».

CONSIDERATIONS GENERALES SUR LE
LANGONG

DEFINITION

Le Langong est l’un de genres musicaux des Ambuun.
Il se joue à partir d’un arc musical appelé « Onkal-ngwos ».
C’est à partir de la combinaison de cet instrument avec les
chansons qu’ils appellent « Engong » qu’est née cette
appellation de Langong (MAZINGA MASHIN, 1986).

APERCU HISTORIQUE

Ecrivant sur l’histoire de la musique de France,
VUILLERMOZ (1949) note que la tradition de la chanson,
dans le sens le plus général du terme, avait été solidairement
enracinée en France par les bateleurs, les jongleurs, les
ménestrels, les troubadours, les trouvères, de toutes classes
sociales et les alimentaient en refrains variés.

A l’issue des entretiens que nous avons eu avec
ABONG et ASOK détenteurs de la dite musique à Kinshasa,
nous nous sommes rendu compte que cette musique a connu
le même parcours que celle de la France. Le Langong a



126

commencé avec ENSAS ENZUN, un artiste originaire de la
localité ELOM dans le territoire d’Idiofa. Dans son métier
de jongleur, il se promenait ça et là avec son instrument
appelé « onkal-ngwos » pour alimenter les groupes des
travailleurs en repos avec des refrains variés qui n’étaint rien
d’autre qu’une succession des « Engong »1.

C’est fut ENKAEL ONSANG qui lui succéda. De
même origine que son maitre ENKAEL OSANG stabilisa la
musique en intégrant d’autres instruments tels que le hochet,
« l’Opon » et le Tam-tam. Avec ces instruments, la musique
prit de l’ampleur et beaucoup d’autres jeunes venaient de
partout pour l’apprendre.

Malgré leur grand nombre, seul ABNER ABONG, son
élève, qui est resté détenteur de la dite musique. A son tour,
ce dernier valorisa la danse et la musique à partir d’une
organisation spectaculaire de la chorégraphie des danseurs et
des rythmes variés correspondant à d’autres cultures
environnantes ou contactées (ABONG, 2004)2 ;
actuellement, cette musique n’existe qu’à Kinshasa, elle n’a
laissé aucune trace dans le territoire Mbuun.

ANALYSE SEMANTIQUE DU LANGONG

CONSIDERATIONS THEORIQUES

Chaque mot ne trouve son sens propre et bien adapté
que dans la langue où il est né et où il est le plus souvent
utilisé. Chercher à le traduire dans une autre langue c’est lui
conférer une signification autre en dehors de la culture qui
l’a fait naître. En effet, les mots ne sont pas de simples

1 Refrains variés qui expliquent et donnent le sens aux
réalités sociales et individuelles.

2 Un des informateurs et détenteur de la dite musique.



127

étiquettes, ils sont la seule façon de présenter, d’organiser
(construire), de classer et de donner un sens à la réalité.
Dénommer une réalité dans un milieu environnant, c’est
déjà, pour les locuteurs d’une langue donnée, traduire ce qui
est vécu dans la société, manifester l’attitude et le
comportement à l’égard de cette réalité.

Pour faire l’analyse d’une expression, ou d’une réalité,
il convient de la situer dans son contexte culturel parce que
chaque mot ou expression renferme un schème culturel qui
se traduit à travers les classifications symboliques de chaque
peuple. Pour confirmer cette affirmation, GRIAULE (1968)
que le dialogue est le fondement de la vie sociale et garantie
la survie de l’espèce. Le conte et la littérature orale en
générale sont une expression de la bonne parole, de la
« parole huilée », essentielle à la transmission et à
l’éducation des jeunes vers la vie adulte ; ces contes
abordent des questions universelles, telles les relations entre
générations, la vie et la mort, la sexualité, et développent
ainsi des thèmes et des schèmes que l’on retrouve dans
d’autres cultures.

Le didactisme est une des propriétés essentielles de la
littérature Africaine ; cette dernière est accompagnée des
gestes et des mimiques, elle recherche en cela du beau. Cette
recherche se traduit par l’image ou par le symbole. Alors,
plus le symbole est suggestif, irréel, plus il est fort et suscite
l’enthousiasme du public. Ce symbole ne voit son plein
épanouissement qu’accompagné du rythme qui est son
complément.

Il y a lieu donc de comprendre la raison d’être des
expressions utilisées dans le « Langong » ainsi que l’intérêt
d’une analyse à ce sujet.



128

ESSAI DE COMMENTAIRE DES EXPRESIONS ET
CHANTS DU LANGONG

Nsam enier Nzoo
« Nsam », c’est le palmier et « nzoo » c’est un

éléphant. L’expression veut dire que le palmier a écrasé
l’éléphant. Pour les Ambuun, le palmier est une des plantes
les plus importantes dans la mesure où il en tire le vin,
l’huile et beaucoup d’autres substances ; l’éléphant est le
symbole des sages. Dire que le palmier est tombé sur
l’éléphant, c’est affirmer que la richesse et les intérêts
matériels peuvent compromettre le pouvoir, la sagesse ou la
force qu’on peut avoir.

Onsong Obel Nkaap
Cette expression est d’usage dans les circonstances de

deuil. Onsong, c’est un revenant, Obel, c’est la femme qu’on
a épousée. Cette expression dit que les esprits des belles
sœurs sont méchants ; alors le sorcier doit se réserver pour
ne pas toucher aux belles sœurs, au risque de mettre leur
famille en péril. Ceci revient à dire qu’il y a toujours de
limites dans tout ce que qu’on fait, une fois ces limites
dépassées, on est en face de la dérive ; le rapport établi ici
entre le monde visible et invisible confirme ce qu’a dit
BIRAGO DIOP (1960) : « les morts ne sont pas mort, ils
sont dans les ruisseaux, sous les arbres, en outre, il ya ici
l’idée du pouvoir et de filiation qui déterminent les limites
d’action des forces et des groupes sociaux.

Kaful (la tortue)
Ce nom est attribué à la tortue ; il se réfère à une danse

et à une des chansons où les musiciens racontent l’histoire
d’une fille dont la croissance devint lente à cause des lourds



129

travaux que sa mère lui fit subir depuis son jeune âge. En
fait, dans tout ce que nous pouvons réaliser, nous ne devons
pas négliger les conséquences. La vie de l’homme trouve
son sens par rapport à tout ce qui l’entoure, elle dépend
surtout de ses parents, ainsi ceux-ci doivent veiller sur la
croissance de leurs enfants en prenant en compte leur âge
avant de les faire travailler ; faute de quoi, nous assisterons
comme actuellement à la délinquance juvénile et autres
phénomènes.

Nkin Asang
La chanson relate une discussion entre deux gosses du

village qui se disputaient un mortier contenant les déchets
(Nkin) abandonnés par une femme qui venait de piler du
millet (Asang). Il y a lieu de comprendre la place qu’occupe
le millet dans l’alimentation des Abuun ; c’est la valeur de la
chose qui attire l’attention de l’homme et qui motive son
attachement. L’alimentation est aussi un fait culturel, ce qui
fait qu’un aliment peut être connu par un peuple, mais
inconnu par un autre et pour ce faire sa consommation
posera problème par celui-ci que par le premier.

Omben Caroline
Ici, les musiciens font allusion à une femme, à

stéatopygie prononcée, qui séduisait les hommes de toutes
les générations. C’est une façon de vanter la femme qui fait
la fierté et la force de l’homme, les rapports sociaux entre les
femmes et les hommes sont au créneau ; la morphologie de
la femme, sa beauté attirent les curiosités.

Mwana-Nkom efa dzang mpes kakum mamba
La référence est faite sur les jeunes extrémistes, les

orgueilleux qui n’aiment pas qu’on leur prodigue des
conseils. L’illustration est faite sur les chevreaux pour la



130

simple raison qu’ils sont considérés comme des espèces trop
agitées, la maîtrise est recommandée pour réussir dans ses
entreprises.

Owongan
Owongan est un des aliments de base chez les

Ambuun. C’est un mélange d’aliments avec prédominance
de l’oseille et d’« ayirintin »1 ou d’« Otam »2. Se référant à
une femme stérile, les musiciens disent que cette recette
favorise la fécondité, nous pouvons comprendre ici le lien
qu’il y a entre l’alimentation et la physiologie humaine.

Lazare
Le récit du pauvre Lazare de la bible a inspiré des

chanteurs pour déjouer la misère qui guette les polygames.
On raconte l’histoire d’un vieux du village qui reçu un coup
de bâton de l’une de ses femmes animée par la jalousie.
Comme si cela ne suffisait pas, elle le mordit encore aux
testicules.

Mwan’Okar atu Abeel Ateme Ban-Abal
Cette chanson fait allusion à la croissance de la jeune

fille. Les bardes font référence à ce signe physiologique
qu’on peut observer sur le corps de la jeune fille, afin
d’attirer l’attention de toute la société, de parents et de la
fille, elle-même, sur les responsabilités qui lui sont
reconnues dans le but de la préparer au mariage.

1 « Ayirintin » : c’est une sorte de feuille comestible qui
laisse couler une sève glissante qui semblable aux
Gombo.

2 « Otam » : c’est une sorte de feuille comestible qui laisse
couler aussi une sève glissante.



131

Okes- a-mbor-a- mur, Mfun-a-mbis asong oles Koo mpis
kabaku

Ce proverbe s’articule sur le comportement social,
mais aussi sur l’organisation sociale. Cette expression fait
penser aux privilèges reconnus à une femme, quelque soit
son âge, et qui épouse un adulte. En effet, elle devient
comme une part de la viande qu’un sorcier a désirée : si,
vous la touchez, vous mériter une sanction de la
communauté et des esprits. La femme est représentée, ici,
comme le repas préféré de l’homme. Ceci ne veut pas dire
que la femme est réduite ou minimisée, mais au contraire
elle est considérée comme une richesse, une source de vie.

Mpel-a-nsie mas ompe, Mpel-ning mas ompe, onken-a-
mur kaba kuyu

Dans ce proverbe, les bardes de la musique prêchent
un modèle de comportement de l’homme face aux écureuils,
en invitant les humains à donner à boire aux animaux, ce
qui revient à dire qu’il faut être bon à l’égard de tous ceux
qui passe sur votre chemin car vous ne savez pas qui vous
viendra en aide le jour où vous serez dans le besoin.
L’hospitalité est mise en exergue, chacun peut se trouver
dans une situation où il a besoin d’un autre.

Mwan elong Aseel (la petite assiette est restée)
Il est question d’une petite assiette qu’une femme

vient réclamer chez son mari qui ne vit plus avec elle. Le
message que ces musiciens font passer est que, quand une
femme revient pour réclamer son assiette, petite soit-elle, ça
sous entend qu’elle vient négocier son mariage. La valeur ou
la force d’une femme, c’est sa maison et son mari. Alors,
une femme sans mari et sans maison est sans force et réputée
sans équilibre.



132

Ngolongo
Ngolongo, c’est un fut chez les Ambuun. Les

musiciens évoquent le poids du fût. C’est le secours qui est
demandé. Pour les Ambuun comme chez tous les peuples
noirs, l’homme est pour la communauté, il est au service de
celle-ci.

Mam abwer me, Ambwer ofol, tar ampe ankon, ankon-
a-bwang, esin-esin eyol-anzal

Ma mère m’a enfanté, très beau, et le papa m’a donné
des bananes ensorcelées à cause de la faim. La leçon qui est
donnée ici est que la vie des enfants dépend à 80% de leurs
parents. Les parents doivent, par conséquent, aimer leurs
enfants, et ne pas les exposer par ce que nul ne peut mettre la
main sur quelqu’un sans consulter ses parents, il revient de
ce fait aux enfants de se soumettre à leurs parents au risque
de gâcher leur vie. Ces enfants sont appelés à obéir, se
soumettre à leurs parents ; dans le cas contraire, ils échouent
dans leur vie.

Ontoop-a-Ngan
Ontoop c’est une petite calebasse bien aménagée à

l’intérieur de la quelle on met de l’eau pour purifier la fumée
du tabac. Ngan, c’est une paillote construite en forêt où les
hommes viennent se reposer ; les musiciens montrent qu’un
bien communautaire n’est pas toujours propre par ce que ça
passe d’une main à l’autre, et il n’y a personne qui se donne
la peine d’en prendre soin ; il va de même pour une femme
prostituée, par ce qu’elle appartient à tout le monde, elle est,
dès, lors perçue comme un bien communautaire, quelque
chose de sale. Un bien de la communauté n’est pas soigné.



133

Ansan Mpis Ata
Ceci veut tout simplement dire « tenez les habits ». On

s’habille pour se protéger contre les intempéries et couvrir sa
nudité au risque d’être vu et de perdre sa dignité. C’est
encore une interpellation pour que les hommes veillent sur
ce qui les sécurisent et ce qui fait leur force ou leur fierté.
Les enfants doivent veiller sur leurs parents et vice-versa, les
femmes aussi doivent veiller sur leurs maris et vice- versa
aussi etc.

Nkom atu nsong non-a-mon olok
Nkom, c’est une chèvre, cette expression se réfère au

cadavre de la chèvre qui finit par dégager et qu’il est
impossible de le garder en cachette ; les musiciens disent
qu’ils n’est pas possible d’épouser une femme sans pour
autant payer la dot qui constitue un gage et un lien entre les
familles et/ou les communauté, parce que le jour de sa mort,
on fini par se justifier.

nkum-a-nzoo
Il s’agit du réveillon des éléphants. Ces derniers sont

reconnus comme symbole de puissance ; c’est pourquoi ces
musiciens les comparent aux sages, aux notables, aux vieux
et à tous ceux qui détiennent le pouvoir de régler les
problèmes dans la communauté. Le Nkum-a-nzoo est chanté
à l’arrivée d’une autorité ou à l’occasion d’un
rassemblement. C’est une façon de louer l’autorité, un
plaidoyer pour le pouvoir.

Conclusion
Les Ambuun, depuis lors, n’ont pas une littérature

écrite, ils se servent des récits, des contes, des proverbes, des
fables et des mythes pour donner des leçons et fournir une
certaine connaissance du monde qui les entoure. C’est pour



134

cette raison que nous retrouvons, dans la plupart des
expressions reprises ci-haut, plus de proverbes, de fables,
des récits que d’événements. Nous comprenons, des lors a
l’issue de ce qui précède, le bien fonde des références que
les Ambuun font sur les animaux, les plantes, les habits et
autres objets. En plus des proverbes et des récits, les
musiciens du Langong font aussi des narrations sur la vie
des hommes en l’accompagnant par des rythmes varies.
C’est une façon de transmettre les connaissances de
génération en génération.

Il se dégage donc de cette analyse que le Langong
n’est pas un simple théâtre embelli par une chorégraphie des
danseurs, mais il est aussi une école, partant du fait que les
expressions utilisées dans leurs chants véhiculent un bon
nombre de messages en matière de la régulation de la société,
de l’économie et de la politique.

Bibliographie

BIRAGO DIOP, 1960. « Le souffle des ancêtres », in Recueil
des poèmes leurres et lueurs.
BOONE, O., 1973. Carte Ethnique de la République du Zaïre,
Tervuren, Belgique.
Debussy, cité par KANZA MATONDENE MANSANGAZA,
1972. Musique Zaïroise : situation actuelle et perspective
d’avenir, C.N.M.A, Kinshasa.
DECKER, JM, 1950. Les clans Ambuun d’après leur littérature
orale, Bruxelles.
Geneviève Calame GRIAULE, 1968. Dictionnaire dogon,
langues et littérature de l’Afrique noire, IV, Paris.
GREUDE, M. et KALISZ, R., 1977. Il y a folklore et folklore,
éd. vie ouvrière, Bruxelles.



135

IBILI AKWER, 1998. Les chants des Ambuun du Kwilu,
modes de communication, thèse de doctorat, inédit, R.D.Congo,
Lubumbashi.
Interview avec les informateurs ABONG et ASOK, le 28
novembre 2004
LONOH, M, 1969. Essaie de commentaire sur la musique
congolaise, Imprimerie Saint-Paul, Kinshasa.
MAALU BUNGI, 2002. Poésie orale et recherche, Kinshasa.
MAZINGA MASHIN, 1986. Engong et Langong : étude
comparative de deux formes de dramaturgie populaire chez les
Ambuun du Zaïre, Thèse de doctorat, inédit, Liège.
NDAYWEL-e-NZIEM, 1997. Histoire du Zaïre : de l’héritage
ancien à l’âge contemporain, éd. Duculot, Louvain.
VANSINA, Y., 1976. Les anciens royaumes de la savane, PUZ,
Kinshasa.
VUILLERMOZ, E., 1949. L’Histoire de la musique, éd.
Arthème, Fayard, Paris.



136

IMPACT DES PRATIQUES CULTURALES SUR LES
ECOSYSTEMES FORESTIERS PERIPHERIQUES DE

KINSHASA
Illustré dans la forêt de MANIONZI

Par
TSHAKI KINIEKISA Désiré

Introduction

La ville de Kinshasa à l'instar d'autres grandes villes
africaines, connaît depuis quelques décennies une explosion
démographique très remarquable. Outre, les anciennes citées
planifiées, des nouveaux quartiers sont nés sans forme
d'urbanisation, suite qu'à la croissance démographique qui
augmente non seulement les besoins de l'homme en
ressources naturelles; mais aussi la rentabilité écologique
exprimée par l'économie.

Lorsque l'exploitation des ressources par la population
se fait de manière prédatrice, elle entraîne le risque de
déforestation et de désertification. Or, les écosystèmes
forestiers sont importants pour la régulation du cycle de l'eau
et de la protection du sol. Ils empêchent les érosions dues au
ruissellement des précipitations. Ils transforment aussi le
dioxyde de carbone (CO2) en Oxygène (O2) (= la
photosynthèse) qui est indispensable au maintient de la vie
(LUBINI, 2006). Dans la périphérie de Kinshasa, le modèle
d'exploitation forestière est du type traditionnel. Mais, à
cause de la crise socio-économique, il y a une forte demande
en bois de chauffe pour la plupart des habitants de ces
quartiers périphériques.

En effet, compte tenu du niveau de vie relativement
bas de cette population du quartier Mbanza-lemba,
l'exploitation de la forêt de Manionzi constitue la seule



137

alternative pour sa survie, mais avec comme conséquence, la
destruction de son écosystème forestier et son
environnement.

Le but de cette étude est d'inventorier les pratiques
culturales exercées dans la forêt Manionzi d’une part et
d'autre part, évaluer l'impact des activités anthropiques dans
ladite forêt et aussi dans la vie des intéressés eux-mêmes et
leur milieu de vie. Durant la période allant de 2003 à 2006,
période de sous-emploi caractérisée par la prolifération des
activités du secteur informel, et la plupart de gens se sont
lancés dans l’informel à cause de l'accentuation de la crise
socio-économique, aggravée par les guerres auxquelles la
République Démocratique du Congo a été confrontée; ayant
occasionné l'exode rural dans la ville de Kinshasa. Plus on
est nombreux, plus la pression est grandement importante
sur les écosystèmes environnants et la probabilité de
destruction, de modification et de dégradation sera plus
élevée.

La recherche documentaire (les ouvrages, les
mémoires, articles, les publications, les notes de cours, et les
interviews des personnes exerçant leurs activités dans la
forêt Manionzi nous ont conduits à analyser les données.
Faisant recours à l'approche systémique pour la simple
raison qu'elle s'attaque à des problèmes globaux et à la fois
complexes, elle fait ressortir l'antériorité de la connaissance
sur l'action.

A l'aide d'un échantillon stratifié, tiré sur les
exploitants de la forêt Manionzi de 80 sujets selon leur âge,
qui selon LANDSHEED G. (1982 : 382) « à diviser la
population en strates et choisir un échantillon simple.



138

Tableau n° 1. Echantillon de la population exploitant la
forêt Manionzi

Ages Effectifs %
De 20 à 29
De 30 à 39
De 40 et plus

17
26
37

21,25
32,5
46,25

Total 80 100
Source : Notre enquête

HISTORIQUE ET EVOLUTION DE LA POPULATION
DU QUARTIER MBANZA-LEMBA

Le quartier a été créé vers les années 1963-1964 sur
l'initiative du chef coutumier KIAMFU Thamos, ressortissant
de l'ancien village Mbanza-Lemba dans la province du Bas-
Congo.

Il est limité à l'Est par le quartier Révolution (KISENSO),
à l’Ouest par les résidences des étudiants (UNIKIN), au Nord
par le quartier LIVULU et au Sud par le quartier TCHAD.

a. De l’urbanisation
Le quartier Mbanza-Lemba n’a pas été urbanisé, ce qui

fait qu’il soit caractérisé par le ravinement qui est le résultat du
non respect de l’occupation des pentes sensibles aux
érosions que NGIMBI (1982) qualifie «d’urbanisation sans
urbanisme », il s’agit de l’appropriation de l’espace, cette
implantation incontrôlée ne pouvait que créer des catastrophes
écologiques etc.



139

b. De l’installation électrique
Le quartier Mbanza-Lemba n’est alimenté que par la

cabine du quartier LIVULU située non loin de la résidence
« ZABAT ». Il y a donc surcharges dans la mesure où la
population augmente. Ce qui fait que cette cabine électrique
tombe souvent en panne suite à des surcharges. Ainsi les bois et
le charbon de bois deviennent les sources d’énergie les plus
couramment utilisées par les habitants du quartier périphérique.

Le surpeuplement du quartier provoque l’utilisation
anarchique du réseau électrique dont les fils étaient à découvert,
ce qui constitue un danger permanent pour la population
pendant les pluies.

c. Du logement des habitants du quartier
Dans la construction du logement, l’auto-constructeur

utilise les matériaux de construction traditionnelle ou des
matériaux locaux ainsi que des matériaux de construction
d’origine végétale. Le constat est que plus la population du
quartier s’accroit, plus l’utilisation des matériaux de
construction d’origine végétale s’accroit.

d. Tableau n°2 : Evolution démographique du quartier

A
nn
ée
s

POPULATION
NATIONALE

POPULATION
ETRANGERE

T
O
T
A
L

H
O
M
M
E

FE
M
M
E

G
A
R
Ç
O
N

S
FI
LL

ES

S/
T1 H F G F S/

T

20
03 4.
83
2

4.
77
2

5.
06
6

4.
58
1

19
.2
45

65 62 30 45 20
2

19
.4
47



140

Source : Bureau du Quartier Mbanza-Lemba, 2003 à 2006.

La structure et le volume d’une population à une
période donnée sont tributaires du double effet, notamment :
le mouvement naturel rythmé de deux composantes qui sont
la fécondité (naissance) et la mortalité, d’une part, et le
mouvement migratoire (immigration et émigration) d’autre
part. La population du quartier Mbanza-Lemba connaît la
décroissance, elle est élevée de 9,86% entre 2005 et 2006,
elle a baissé de 5,21% entre 2003 et 2004 et faible de 2,80%
entre 2004 et 2005.

Depuis que la ville de Kinshasa est devenue la capitale
politico-administrative et économique de la République
Démocratique du Congo, c’est l’exode rural qui déséquilibre
le rapport ville-campagne, car elle attire vers elle la plupart
des habitants de toutes les onze provinces dans la
perspective de trouver un emploi et des meilleures
conditions de vie.

20
04 5.
03
6

5.
08
5

5.
25
1

4.
80
6

20
.1
78

90 92 45 55 28
2

20
.4
60

20
05 5.
15
3

5.
20
0

5.
38
7

4.
93
8

20
.6
78

11
3

11
5

66 60 35
4

21
.0
32

20
06 5.
73
9

5.
53
5

5.
74
2

5.
73
5

22
.7
51

11
3

11
5

66 60 35
4

23
.1
05



141

LA FORET DE MANIONZI

LOCALISATION

La forêt de Manionzi dont il est question est localisée
dans la partie Sud de la ville de Kinshasa et au Nord du
quartier Mbanza-Lemba. Cette large dépression a une
longueur de 7 Km et une largeur de 200 à 300 m. A climat
tropical chaud et humide du type AW4 de la classification de
Köppen, cité par LUKOKI (2003) avec une saison sèche de
4 mois et 8 mois de saison des pluies, allant de mi-mai au
mi-septembre ; comme situation climatique de chaque année
des zones tropicales.

CAUSES DE LA DEFORESTATION DE MANIONZI

a. Eléments biophysique de la forêt Manionzi
La topographie de la vallée de Manionzi compte deux

versants : - le versant de l’Ouest, la pente est douce,
légèrement inclinée et dont l’attitude la plus élevée est de
465 m et la plus basse 325 m. Le versant de l’Est, bien que
peu élevé (325 à 400 m de l’altitude), présente une pente
plus ou moins abrupte souvent menacée d’érosions par
ruissellement pendant la saison pluvieuse et qui, d’habitude
gène les activités culturales.

Les travaux pédologiques déjà réalisés au Zaïre
montrent que le sol de Kinshasa est de nature sablonneuse,
et est constitué d’éléments limoneux qui sont des sables fins,
plus ou moins argileux, et aussi des grains alluvionnaires
dont la teinte varie par endroit. Pour les cultures maraîchères,
le sol de Kinshasa est dans l’ensemble moins fertile et
constamment lessive. Cependant, dans la forêt de Manionzi,
les mises en culture ont eu un impact considérable sur la
dégradation du couvert végétal. Les formations arbustives



142

ont été rapidement remplacées par des savanes herbeuses
(CAHENL et al, 1986).

b. Pratiques culturales courantes utilisées dans la forêt
Manionzi

Les différentes techniques culturales des sols sont les
suivantes :

1°. Technique de préparation des terrains
Elle consiste à défricher, dessoucher, brûler,

(incinérer), labourer, buter, billonner ou à confectionner des
plantes de culture. Dans tous ces cas, il s’agit de laisser le
sol à nu afin de remuer une couche de terre d’une certaine
profondeur. Ces techniques sont nécessaires pour conduire à
bien les cultures, mais elles sont toujours dangereuses
(INADES, 1971).

2°.Technique de semailles et de plantation
Elles consistent à herser, à semer à la volée ou en

poquet, à repiquer, à bouturer et à planter. Leurs impacts
sont du domaine de la géomorphologie avec comme
conséquence, la fragilité du sol.

3°. Technique d’entretien et de la fertilisation
Elles consistent à de sarclage des cultures, des jachères,

des associations des cultures et à l’utilisation des engrains
(organiques et minéraux). Les effets les plus remarquables
sont ceux des engrais minéraux relatifs à la pollution des
eaux et risque d’eutrophisation, ainsi que la pollution des
sols et diminution des espèces sur la superficie considérée
(HYGUES et al., 1986).



143

4° Technique de la récolte
Elle consiste à l’emporte-pièce (partielle ou entière)

avec comme conséquence : la dénudation du sol.

ESPECES VIVRIERES LES PLUS CULTIVEES DANS
LA FORET MANIONZI

a. Plantes amylacées

1°. Manihot esculanta sp (Manioc)
2°. Ipomea Patatas Poir (Patate douce)
3°. Dioscorla alata L. (Igname)
4° Zea mays L. (Maïs)
b. Plantes oléifères
1° Arachis hypogea L. (Arachides)
2°. Elaeis guinensis J. (Palmier)
c. Plantes fruitières

1°. Dacryodes edulis (Safoutier)
2°. Mangifera indica L. (Manguier)
3°. Persea americana MIT (Avocatier)

d. Plantes légumineuses

1°. Psophocarpus scandens (Kikalakasa)
2°. Tetragonia sp (Epinard)
3°. Amaranthus hybrides, sans oublier le Saccharum
officinalis (canne à sucre).

Parmi toutes ces espèces, certaines appauvrissent
rapidement le sol (ex. b1) en emportant la texture et la
structure du sol. D’autres par contre peuvent enrichir le sol
en apportant l’Azote au milieu qui le supporte (ex. d1).



144

4. IMPACT DES ACTIVITES CULTURALES DANS
LA FORET MANIONZI

a. La perte de la biodiversité
Les pratiques culturales sous toutes leurs formes, à

savoir : le défrichement, l’usage du feu et le labour ont la
caractéristique de laisser le sol à nu avec conséquences
visibles la perte de la biodiversité floristique, la végétation
naturelle qui suit la récolte a été combattue par le sarclage.
La terre reste donc fatiguée et épuisée, la vie faunistique est
réduite à sa faible expression dont le couvert végétal est une
pauvre savane herbeuse. Le genre dominant est
l’Hyparrhenia.

Comme le confirme LAPIKA (2001) l'environnement
est un système dynamique, défini par des interactions
physiques, biologiques et culturelles perçues ou non entre
les hommes et d’autres êtres vivants.

b. Les érosions
En plus d’un sol laissé nu, le respect de cultiver en

courbe niveau sur une pente dans un climat où les
précipitations sont abondantes, les érosions ne tardent pas de
se créer. C’est ainsi qu’on remarque la présence des
quelques ravins.

c. La déforestation
Elle est la conséquence la plus visible qui entraîne

d’autres effets secondaires non encore perçus par la
population. En effet, l’abattage des arbres pour les bois de
chauffe ou les bois d’œuvres d’arts et pour la construction
des abris, entraîne la chute d’autres arbres et lianes, ce qui
perturbe les conditions écologiques du milieu.



145

De nombreuses espèces tant floristiques que
faunistiques dont certaines sont endémiques, sont en
extinction et voire même éliminées : telles que la végétation
ligneuse et les animaux. En effet, toutes les pratiques
culturales passées en revue précédemment sont nécessaires,
voire indispensables pour la production agricole, tel est leur
aspect favorable. Par contre, suite à ces pratiques, le sol est
exposé à la pluie, au vent et au rayonnement solaire, aux
érosions hydriques, éoliennes et au danger de dessèchement
par le soleil et le vent. Après avoir remué la terre, le sol est
fortement activé. Elle peut devenir tellement active que par
la décomposition des matières organiques.

Ainsi, on assiste à des conséquences telles que, la
dégradation de la biodiversité tant floristique que faunistique,
l’appauvrissement du sol suite à la disparition de la fraction
organique ; on assiste au phénomène de latérisation, la
diminution de l’évapotranspiration et la perturbation de
cycle biogéochimique. Tels sont leurs effets négatifs
imputables qui en fondent un mal nécessaire. Les mises en
œuvre qui se préoccupent de la réduction de l’influence
négative des pratiques culturales ou agricoles sur
l’environnement constituent ce qu’il convient d’appeler
« une agriculture respectueuse de l’environnement »
(LIBERTE, 1994).

IMPACT DES ACTIVITES CULTURALES DANS LES
MENAGES

Devant la situation de crise socio-économique qui
touche directement la cellule de base (la famille), les gens
n’ont pas croisé les bras, ils usent de leurs forces et
imaginations en vue de créer et de produire les éléments des
besoins vitaux, qualifiés comme les besoins essentiels de la
vie (= Santé, logement et emploi etc.).



146

a. Du mode de vie
Le mode de vie d’une population s’évalue

généralement par l’étude des revenus et des dépenses que
cette population réalise. Ce mode de vie de tous les jours
fondé sur les habitudes, les traditions et les rapports établis
entre les individus et d’autres phénomènes qui se sont
formés au cours de l’activité sociale des hommes dans leur
existence familiale et domestiques (MUTUZA, 2010). Le
niveau de vie en tant qu’indicateur dans les quartiers
périphériques de Kinshasa, en général et celui de Mbanza-
Lemba en particulier, peut se lire à travers les moyens et les
formes utilisés pour satisfaire leurs besoins vitaux. Tôt matin
la plupart de gens, houes, machettes, hache et arcs en main
pour les hommes, partent aux champs, à la chasse dans la
forêt de Manionzi et reviennent le soir avec des bottes des
bois, gibecières sous les ailles, de gros colis sur la tête,
produits de leurs travaux dans ladite forêt, pour les vendre
au marché Mbanza-Lemba le soir.

b. De l’importance des activités culturales dans la survie
des ménages

L’apport des activités culturales sur la survie du
ménage en ce temps de crise en République Démocratique
du Congo (RDC) où le salaire des fonctionnaires n’arrive
pas à nouer les deux bouts du mois ; ne peut qu’avoir un but
socio-économique. Etant donné que l’activité culturale revêt
une grande importance pour la vie de leurs ménages, il sied
de signaler que :

 les revenus provenant de cette activité culturale résolvent
pas mal des problèmes quotidiens.

Avec ce travail informel, ils contribuent tant soit peu
au budget ménager ; ils subviennent aux besoins de première
nécessité tels que l’alimentation, la santé ou soins de santé,



147

la scolarisation des enfants qui constituent les postes clés de
la répartition budgétaire.

Conclusion
Depuis la période néolithique, l’homme pratique

l’agriculture. Elle constitue la pourvoyeuse principale de
moyens de substance tant pour l’homme que pour le bétail.

Mais, il s’avère que depuis lors, maintes choses ont
changé suite aux pratiques culturales qui, si l’on n’y fait pas
attention, participe à la détérioration de l’environnement.
Ces pratiques culturales ont comme effets à long terme, la
disparition, la désertification et la dégradation des
écosystèmes dont la forêt Manionzi.

Et, comme le dit, Abdou TOURE (1985), le petit
métier est un facteur qui joue un rôle primordial en période
de sous-emploi, dans le processus de reproduction du
système social. C’est pourquoi, pour bien valoriser les
ressources humaines, il faut assurer la satisfaction des
besoins essentiels afin d’amener les congolais à veiller sur la
qualité de l’environnement et sur celle de leur vie.

Or, la gestion rationnelle des ressources naturelles
recommande que : « Tout retrait nécessite une restitution »,
sans cela les écosystèmes disparaîtront et les vies humaines
s’arrêteront. C’est ainsi que la recherche d’une nouvelle
approche culturale à savoir « l’Agroforestérie » est un gage
d’avenir pour la biosphère en général et la forêt Manionzi en
particulier.

Cependant, l’Etat en collaboration avec les
scientifiques et les experts doivent assurer l’aménagement
du territoire, l’éducation mésologique aux exploitants des
écosystèmes forestiers, afin que cette étude soit ouverte à
d’autres chercheurs.



148

Bibliographie

ABDOU TOURE, 1985. Les petits métiers à Abidjan,
l’imagination au secours de la conjoncture, Karthala, Paris.
GUERANDEL, G., 1982. Les cultures maraîchères à
Kinshasa, Thèse de Doctorat, 3ème cycle, Bordeaux.
HYGUES DUP et al., 1986. Agriculture tropicale en milieu
paysan Africain, terre et vie, l’Harmattan, enda, Bruxelles.
INADES-FORMATION, 1971. Agriculture générale et
élevage, n° 6.
LANDSHEED, G., 1982. Introduction à la recherche en
éducation, 5ème éd., Georges Thone, Liège.
LAPIKA, D., 2001. Notes de cours de notions
d’Environnement L1 environnement/Faculté des
Sciences/UNIKIN, inédit.
LIBERTE, H., 1994. Biodiversité, savoir protéger, savoir
partager, Salcesial/CIHEAM-IAM.
LUBINI, 2006. Notes de cours de l’Analyse systématique et
Modélisation, L2 Environnement, Fac. des
Sciences/UNIKIN, inédit.
MUTUZA, K., 2010. Education à la citoyenneté au Déclin
du Civisme et Développement.
NGIMBI, M. 1982. Kinshasa 1981-1981 : 100 ans après
Stanley, Problèmes et avenir d’une ville, Kinshasa.
TSHAKI, K., 2006. Mémoire, L2 Environnement, Faculté
des Sciences, Département de l’Environnement/UNIKIN,
inédit.



149



150

LA CONTRIBUTION DES PROVERBES A
L'EDUCATION DES ENFANTS CHEZ LES SUKU.

Par
MATANDA KAPITA et PONZO MUSANGI

Introduction

Le problème de l'éducation préoccupe au plus haut
point toutes les sociétés du monde. Se posant avec acuité, les
parents et les organismes internationaux éducatifs cherchent
les voies et moyens pour réussir cette mission délicate. Pour
ce faire, chaque parent a l'obligation d'inculquer à sa
progéniture de bases sociales solides.

C'est ainsi Georges CELIS (1991 : 36) a reconnu que
le but premier de l'éducation est la transmission du savoir et
son utilisation au développement du bien-être des sociétés.
De son côté, GARIN (1968 : 231) a soutenu que : éduquer
les jeunes gens est plus important.

Jadis, l’éducation traditionnelle liait très étroitement
l'homme à son milieu. C’est la raison pour laquelle nous
estimons que les proverbes, comme texte du genre oral
jouent un rôle primordial dans l'éducation des enfants Suku,
dans le sens qu'ils facilitent leur intégration dans les milieux
où ils vivent. En les éduquant de cette façon, ils sont utiles à
toute la société.

Poussés par cet esprit, nos devanciers disaient:"Mwana
longila mu bingana : c’est à l'aide des proverbes qu'il faut
éduquer l'enfant". Nous référant au cadre culturel Suku, nous
nous posons la question de savoir: quels types
d’enseignements, les proverbes donnent-ils à l’enfant Suku?
Autant indiquer que l’objet fondamental de la présente
réflexion consiste essentiellement à faire une analyse de
contenu des proverbes Suku afin de dénicher sa fonction



151

éducative sur les enfants Suku. Ainsi, notre travail s’articule
sur trois points ci-après: la présentation de la Société Suku,
perception des proverbes dans la société Suku et enfin, la
fonction éducative des proverbes aux enfants Suku. Pour
parvenir à notre objectif, l’entretien direct nous a paru être
l’approche la mieux indiquée afin de recueillir les diverses
informations relatives au peuple Suku.

PRESENTATION DE LA SOCIETE SUKU

Situation géographique
Nous nous attellerons seulement à situer les Suku qui

sont installés en République Démocratique du Congo mais
pas ceux de Ngudia-KHAMA résidant en Angola. Les Suku
de la RDC dépendent coutumièrement du grand chef Mini-
kongo. Ils habitent les districts du Kwango et du Kwilu dans
la Province de Bandundu.

Au Kwango, ils sont dans le territoire de FESHI où ils
occupent les secteurs de LOBO et GANAKETI; dans le
territoire de KENGE, ils sont précisément installés dans les
secteurs de MUSAMBA et de PELENDE-Nord; enfin dans
le territoire de KASONGO-Lunda, ils habitent les secteurs
de MAWANGA, de KIBUNDA et de PANZI.

Au Kwilu, nous les trouvons dans le territoire de
MASI-MANIMBA plus exactement dans les secteurs de :
BINDUNGI, KIBOLO, KINZENGA, KINZENZENGO.

Outre ces deux grands ensembles, il ya des Suku
habitant le secteur de NKARA, plus précisément dans le
groupement de MITSIAKILA reconnus sous le nom de
"Bayaka Ba Mafuta mingi". En quelque sorte, ils font partie
des Suku de la diaspora c'est-à- dire ceux qui se sont
éloignés des territoires, et de l'emprise de leurs chefs
traditionnels se soumettant ainsi à la domination des chefs
étrangers. Signalons que cette tribu est entourée :



152

A l'Est par les Tsamba et Mbala,
A l'Ouest par les Yaka et Pelende,
Au Nord par les Ngongo et Mbala,
Au Sud par les Tshokwe, Pelende et Lulawa.

Situation Historique
L'histoire de ce peuple est très longue et complexe.

Selon la tradition attestée par de nombreux chercheurs tels
que: François LAMAL, Jean VANSINA, Bruno LAPIKA,
ainsi que d'autres, les Suku habitaient au départ le Royaume
Kongo en Angola. A ces propos, MATADI WAMBA
soutient ce même point de vue à savoir: «les Suku tirent leur
origine de l'Angola » (MATADI WAMBA, 1988 : 35). Ce
faisant, dans toutes leurs palabres publiques, mariages,
deuils et autres cérémonies, ils font toujours mention, à
travers des proverbes, des chansons et des rites, du pays de
« Koola » entendez l’Angola, comme étant leur terre
d'origine d'où ils sont partis à la suite d'antécédents
historiques.

En effet, vers 1600 de notre ère, les Suku accédèrent
au trône du royaume Kongo dia Ngunga, mais ils ne furent
très bien connus que vers 1800, époque où ils durent fuir la
traite négrière menée par les Portugais ainsi que les guerres
ethno tribales qui les opposaient aux Lunda dirigés par
kiamfu Muteba. C’est ainsi qu'une partie des Suku quitta le
Royaume (LAPIKA, 1987). Dès lors ils traversèrent en
masse le Kwango pour se réfugier dans ce qu'on appelait
Nganga (marécage) chez les Yaka, dans les territoires
actuels de Kenge et de Kasongo- lunda. A Nganga, ils
n'arrivèrent pas à résister à la pression commune des Yaka et
des Lunda. C'est pour ce motif qu'ils se répartirent en deux
groupes: les uns se dirigèrent en amont de la rivière Lukula,
et puis vers Pesi, affluent principal de kafi. Et les autres, se



153

dirigèrent en amont de la rivière kwenge. Comme les
attaques demeurèrent, le deuxième groupe, sous la conduite
de la cheffesse Ngudia-khama, rebroussa chemin pour le
territoire d'origine (Kongo dia ngunga) (LAMAL, 1965).

Ils livrèrent beaucoup de batailles au cours de leur
traversée dont la plus importante est la guerre de Muteba
restée inoubliable pour ce peuple dont voici le récit: «suite
aux guerres tribales, de nombreux éléments Suku émigrèrent
les uns vers le nord, dans l'actuel territoire de Kenge, les
autres vers l'Est, au-delà de Mbakhadi. Les hordes Lunda ne
tardèrent pas à se mettre à la poursuite de ces insoumis et
une guerre s'en suivit: «la guerre dite de Muteba », du nom
du kiamvu alors régnant. Chassés de la Mbakhadi, puis de
Luye, les Suku acculés aux gorges profondes vers Kwenge,
peuplé à cette époque de Mbala et de Ngongo qui s'allièrent
à eux à l'approche de l'ennemi, livrèrent une ultime et
décisive bataille sur le Haut plateau: «le zumbu dia
mvumvu" qui dominent la vallée de Kwenge. Les Lunda
furent vaincus et s'enfuirent en désordre. Kiamvu Muteba et
son lieutenant Mangungu furent décapités au cours de cette
bataille. Le crâne de Muteba, trophée de la guerre, était
précieusement conservé, il y a encore quelques années dans
la case de Meni kongo (LAMAL, 1965).

Situation Linguistique
Dans son bulletin d'information trimestriel, Cerdas-

liaison a reconnu que l'importance de la langue pour
l'éducation des jeunes est indispensable (MATADI
WAMBA, 1988 : 42). En effet, la langue est non seulement
le moyen de communication et d'expression par excellence,
mais elle constitue aussi tout un univers socio-mental dans
lequel ses locuteurs baignent chaque jour; elle véhicule les
valeurs culturelles. C'est à ce juste titre que nous confirmons
que la maîtrise de la langue ouvre largement la porte à



154

beaucoup de vertus éducatives qui font que l'enfant Suku
soit bien éduqué.

D'après la classification des langues Bantu de M.
Guthrie publiée en 1948, revue par Ivonne Bastin en 1978, le
Suku est repris dans la Zone H, deuxième langue du groupe
30, reconnue sous le sigle H32 (Bastin, 1978). C’est une
langue à ton, dont le bas est le plus fréquent et, une langue à
cinq voyelles: i, e, a, u et o. Elle a deux semi-voyelles: y et
w.

Pour le système consonnatique, la langue Suku a
quatorze consonnes à savoir: p, b, m, v, f, t, d, n, s, z, k, g, h
etc. Le Suku est une langue parlée sur une vaste étendue des
districts du Kwango et du Kwilu.

Organisation politique et administrative
Quant à ce qui est de cette organisation, retenons que

les Suku sont organisés en famille, clan, village et
groupement. Ils se répartissent en trois grands ensembles: les
Suku méridionaux, septentrionaux et de la diaspora. Au fait,
la première catégorie est celle de ceux qui sont installés en
Angola et qui dépendent de la Reine Ngudia-khama. La
deuxième comprend tous ceux qui dépendent du Roi Mini-
kongo: incarnant le pouvoir des ancêtres et habitant la
République Démocratique du Congo. Enfin, la troisième est
celle qui concerne les Suku éparpillés à travers le monde.

Toutefois, signalons que l'administration Suku se fait
par échelon. A la tête de chaque village se trouvent un chef
de village et des notables exerçant diverses fonctions. La
structure politique Suku est centralisée. En effet, le tout
relève de la compétence du grand chef coutumier.

Organisation socio-économique
Rappelons que l'organisation sociale du peuple Suku

est fondée sur le système matrilinéaire, c’est-à-dire l'enfant



155

est plus lié du côté de sa mère que celui de son père. C’est à
ce titre qu'il hérite dans le clan de sa mère. Sachons que les
Suku sont solidaires.

Pour vivre, les Suku exercent diverses activités. La
principale c'est l'agriculture. Dans la même perspective, le
professeur LAPIKA est allé plus loin en disant : «la terre
comme mère nourricière porte les mamelles de
l'autosuffisance et de sécurité alimentaire. C'est grâce à la
plus value relative aux activités agricoles, cynégétiques, de
cueillette et pastorales que la terre offre aux populations qui
y travaillent encore manuellement, un moyen de travail sûr
et un instrument de reproduction sociale » (LAPIKA, 2009).

De cette terre, les Suku récoltent le mais, le manioc,
les arachides, la courge, la pomme de terre, le riz, les
ignames, les oignons, le soja, etc. Sachons aussi que la
chasse et la pisciculture restent des activités
complémentaires à l'agriculture. A celle-ci s'ajoute l'élevage
du gros bétail introduit par les missionnaires catholiques
depuis le XIXème siècle pour la vente et la consommation.

Organisation culturelle
Jean Jacques Maquet définit la culture comme

l’ensemble de connaissances, des comportements, des idées,
des objets qui constituent l’héritage commun d’une société.
Héritage, parce que chaque membre du groupe, au cours de
son éducation, reçoit cet ensemble qui a été constitué par les
générations antérieures et le fait sien. Héritage commun
parce que tous les membres de la société y participent, selon
que l’on appartient à telle ou telle société… (MAQUET,
1967).

Les Suku ont un sens esthétique élevé qu’ils
manifestent par leurs productions artistiques. La mise en
circulation du billet de 5 Fc à l’époque de M’Zée Laurent
Désiré KABILA constitue une preuve éloquente pour ce



156

grand peuple avec son masque Hemba ou « Ekeko ya
Basuku ». Ils aiment la danse et le beau.

Ce sont des croyants monothéistes, ils croient à cet
effet en un seul Dieu à qui ils attribuent le nom de Nzambi-
a-Mpungu Mawesi. Le respect envers celui-ci est profond.
Les Suku sarclent des cimetières en vue de manifester leur
croyance dans la vie de l’au- delà. Souvent, ils y mettent
quelques biens qui appartenaient aux défunts. Notons
cependant que le christianisme outré et le modernisme
décalcomanie tuent ces meilleures valeurs culturelles à petit
feu.

Un autre fait culturel Suku est la circoncision qui
consiste à intégrer les adolescents et les non adolescents
dans le groupe des adultes afin de leur transmettre
différentes sortes des vertus. C’est le cas de ne pas raconter
aux femmes et non circoncis, des histoires liées à la
circoncision. Celui qui s’y hasardait devrait devenir
impuissant. Celle-ci est une grande école de confidence, de
partage et d’union. Ajoutons aussi que les circoncis passent
leur vie loin du village et de leurs familles respectives, se
lavent sans savons et ne portent pas de babouches. Leurs
assiettes, ce sont de débris de calebasse et des feuilles
d’arbres.

PERCEPTION DES PROVERBES DANS LA SOCIETE
SUKU.

Jean Cauvin (1981), le parémiologue français, a dit
qu’il n’y a pas de définition satisfaisante du proverbe. Pour
la bonne et simple raison qu’il y a diversité de proverbes
dans les différentes sociétés. Toutefois, Van Roy, le définit
comme des courtes sentences populaires et moralisatrices
qui sont exprimées dans un langage imagé et métaphorique
l’expérience séculaire des ancêtres (ROY, 1963).



157

Le proverbe pour nous, est une formule présentant des
caractères formels stables, souvent métaphoriques ou figurés
et exprimant une vérité d'expérience ou un conseil de
sagesse pratique et populaire, commun à tout un groupe
social. C’est ce qui ressort du sens général. Il est déterminant
dans la communication et dans l’éducation. De ce fait, le
proverbe est reconnu sous les noms de: maxime, sentence,
dicton, adage, sagesse humaine, langage imagé, sagesse
populaire, parabole. Cependant, l’origine des proverbes est
variée comme l’est le champ d’activités de l’homme.

Chez les Suku, les proverbes se traduisent par kingana,
nzozidi ya bambuta et, ont vu le jour à partir des croyances,
palabres, contes, légendes, us et coutumes ainsi que de leurs
activités quotidiennes. Et, pour la paternité des proverbes,
s’il y a des gens à qui l’attribuer, ce sont des ancêtres. C’est
pourquoi, il est souvent dit : « un vieux qui meurt est une
bibliothèque qui brûle ». Les proverbes sont anonymes en ce
sens qu’ils n’ont pas d’auteurs, et populaires parce qu’ils
sont dans toutes les sociétés du monde.

Le proverbe étant un des genres de la littérature orale,
les Suku l’utilisent dans toutes les circonstances de la vie:
mariage, naissance, accueil d’un hôte, intronisation d’un
chef, palabre, réconciliation, achat, vente, conflit, diatribe,
querelle, deuil, séparation de famille, partage des biens,
événement heureux et malheureux, vol, adultère, jalousie,
combat, jeux, etc.

Quand à leur structure, les proverbes Suku varient
d’une proposition à deux, trois et quatre propositions
(MATANDA, 2000).

 Proverbes à une proposition (P)

Ici, nous avons les proverbes qui sont soit à la forme
affirmative, soit à la forme négative.



158

 Forme affirmative

Exemple : phesi kabwula mu kiniungu leengu dia masi, le
cancrelat a trouvé la mort pour chercher de l’huile qui se
trouvait dans une bouteille. Et, la leçon éducative révèle
cependant que souvent, le plaisir conduit à la mort.

 Forme négative

Exemple : khaka yitaku kimbuta : la possession du pangolin
n’octroie pas le droit d’ainesse ;
Leçon éducative : le fait de posséder un bien ne vous donne
pas le droit de minimiser les autres.

 Proverbes à deux propositions ou distiques (P+P)

Parmi ces types de proverbes, nous trouvons ceux qui
sont juxtaposés et les autres qui sont joints par les
conjonctions de coordination.
Ex. 1 : Twa dia mba/ mukamvi twa losa

Première proposition, deuxième proposition
 On ne mange pas à la fois et la noix et le déchet,

Leçon éducative : il y a lieu de différencier l’essentiel de
l’accessoire.

Ex2 : Kuna bahonda ngudiaku kwe wa kwenda/ ye buka
bwa khatu

 Kuna bahonda ngudiaku : proposition 1
 Ye buka bwa khatu : proposition coordonnée

 Celui qui est contre la mère, est aussi contre le fils
 Leçon éducative : quand on aime une mère, le fils

aussi.
 Proverbes à trois propositions (p+p+p)



159

Ex : Tata wu tedi nganga/ nganga wisi/ tata tini

 Tata wu tedi nganga : proposition 1
 Nganga wisi : proposition 2
 Tata tini : proposition 3.

 Celui pour qui l’on veut du bien est souvent contre
le même bien

 Leçon éducative : il y a de gens qui se causent du
tort eux-mêmes sans le savoir

 Proverbes à quatre propositions (p+p+p+p).

Ex : yuka mwaana kitambala ye mbedi/ mu yambula/
kilumbu kalwala/ kazaya.

- Yuka mwaana kitambala ye mbedi: Proposition1
- Mu yambula: proposition 2
- Kilumbu kalwala : proposition 3
- Kazaya : Proposition 4.

 Les conséquences corrigent mieux que les conseils
 Leçon éducative : avant de poser un acte, il faut

réfléchir.

Il convient alors de dire que nos griots ont toujours
émis le vœu d’instruire les enfants par des proverbes qui
contribuent à construire une société moralement mûre pour
affronter la vie. De ce vœu, nous faisons appel à ces
proverbes illustratifs :

1. Mwaana mu longila mu bingana : que l’éducation de
l’enfant soit faite en proverbe ;

2. Mwaana mayela mu zonzila mu binanga, yandu wayula
mu tenduala maso : c’est en proverbe qu’on parle à un



160

enfant sage mais à un sot il faut tout lui expliquer.

Faisant nôtre la citation que voici : « qu’en Afrique, un
vieillard qui meurt est une bibliothèque qui brûle » de
Hamadou Hampaté bâ, l’ethnologue Malien, nous invite à
nous ressourcer auprès de ces vieillards d’une manière ou
d’une autre mais aussi, à recueillir et à sauver d’urgence la
tradition orale africaine en voie de disparition. Ainsi, les
lignes suivantes analysent la fonction éducative des
proverbes Suku.

LA FONCTION EDUCATIVE DES PROVERBES AUX
ENFANTS SUKU.

Par le terme éducation, nous entendons une mise
œuvre des moyens propres à assurer la formation et le
développement d’un être humain. Il est le fait de dispenser
une instruction morale et religieuse aux enfants. Il constitue
l’une des méthodes éducatives chez les Suku de la RDC.
D’où le proverbe suivant : « Mwaana mu longila mu
bingana » qui se traduit alors: « que l’éducation de l’enfant
soit faite en proverbe ».

Il résulte de l’analyse de ce proverbe Suku que celui-ci
est perçu comme une recommandation dans l’encadrement
des enfants chez ces peuples. Cette considération est due au
fait que les proverbes, selon les objectifs sociaux à
atteindre donnent à ces derniers divers types
d’enseignements relatifs: à l’initiation au travail en vue
d’éviter la paresse, au savoir-vivre dans la communauté, à
l’unité de la famille (encadrement des autres membres,
mieux à la relève de cette dernière).

 L’initiation au travail



161

 Mwaana mukwenu mulonga mutambu wa puku, wu
longiku mutambu wa mbendi: le bon piège que tu
apprends à ton fils, apprends- le à l’enfant du voisin car,
un jour ça va t’aider ;

Leçon éducative : il faut savoir servir dans l’égalité.

 Zaya ntalu ya kwanga tataku buna kena ye moyu : il
faut savoir le prix de la chikwangue pendant que le
père est en vie.

Leçon éducative : le travail s’apprend dès qu’il y a une
opportunité.
 Mwaana nkoku kuditotila : le poussin picore même à

l’absence de sa mère, la poule.
Leçon éducative : apprendre à voler sur ses propres ailes
(cultiver un esprit d’indépendance).

 Kisalu tata kisalu mama: le travail est perçu comme
père et mère.

Leçon éducative : le travail quel qu’il soit doit être pris au
sérieux.

Ces quelques proverbes nous révèlent l’importance
que revêt le travail dans la communauté Suku, et l’intérêt
qu’il y a à apprendre aux enfants à s’y employer activement.
Le concept « travail » a un sens particulier pour les Basuku,
et la conception qu’ils s’en font est sans équivoque
(MASAKI, 2011: 111). C’est pour cette raison, souligne
NDONZI (1976 : 25) que le travail n’est conçu qu’en
fonction du bien qui en résulte socialement par opposition
aux jeux (tsaaka) qui sont considérés comme un passe-temps.
Ainsi, par des proverbes, les aînés Suku arrivent à inculquer
l’importance du travail à leur progéniture.

 Le savoir-vivre dans la communauté



162

Chez les Suku, la vie en communauté traduit
l’expression d’amour, de partage, d’obéissance, du respect et
de reconnaissance. A travers divers proverbes, les Suku
communiquent ces valeurs fondamentales de l’humanité.
Nous reprenons ci-dessous quelques uns des ces proverbes :

Wa banga pfumu, banga munketu’a pfumu : Qui
respecte le chef, doit aussi respecter sa femme;

Leçon éducative: le respect des femmes d’autrui.
 Bisimba-simba moku kupinda : les conséquences

corrigent mieux que le conseil.
Leçon éducative : le respect des biens des autres (ce n’est
pas bien qu’on ait l’habitude de toucher partout) ;
 Mvula ya noka mukwenu seyiku : il ne faut pas se

moquer de celui qui est mouillé ;
Leçon éducative : il faut savoir compatir au malheur des
autres sinon ton tour sera plus pire.

Wakala ku kikuku heka mukwenu mungongu wa khoku :
pendant que tu es à la cuisine, il faut songer aux autres ;

Leçon éducative : il faut savoir partager avec les autres.
 Kinzenga- kinzenga bodi kia tominaka : deux valent

mieux qu’un ;
Leçon éducative : l’union fait la force.

 Khaka yitaku kimbuta : la possession du pangolin
n’octroie pas le droit d’ainesse ;

Leçon éducative : le fait de posséder un bien ne vous donne
pas le droit de minimiser les autres.

 Pfueteti mu kulemvuka kanatina mukanda pfumu :
l’obéissance peut faire assumer de hautes et lourdes
responsabilités, même si l’on est petit ;



163

Leçon éducative : une personne obéissante bénéficie de
beaucoup d’avantages.

 Khanga dikhondu wadiaya kingudi kala kiawu : Qui
veut manger une main de banane doit avoir une famille

Leçon éducative : on ne prête qu’aux gens crédibles.

 La succession et l’encadrement des autres

La famille est l’ensemble de personnes unies par les
liens de sang ou les alliances composantes d’un groupe. Elle
est une réalité présente dans toutes les cultures. En Afrique,
on n’envisage l’individu qu’en tant qu’il est membre d’une
famille. Ainsi que le dit MAURIER Henri : « la famille
africaine traditionnelle est très étendue. Elle ne se réduit
jamais au père, à la mère et leurs enfants, vivant à part dans
l’intimité d’un appartement séparé » (GASTON, 2012). En
effet, la structure de celle-ci, ses méthodes éducatives et ses
valeurs marquent tellement la façon de penser et d’agir de
l’individu si bien que comprendre ce dernier équivaut à
pénétrer le milieu familial dans lequel il a été éduqué.

Pour l’Africain, c’est le cadre restreint où se réalisent
et s’épanouissent les membres d’une famille. L’on rencontre
les membres de la famille paternelle et maternelle. La vie
familiale est concentrique et ne se réduit pas seulement à
l’unique case ou maison qui abrite le père, la mère et les
enfants. Elle englobe à cet effet, les grands parents, les
tantes, les oncles, les cousins, les cousines… Ainsi, elle est
une concession familiale marquée par l’unité, la proximité
des habitations et même les caractères éducatifs.

A l’instar de toutes les communautés africaines, Les
Suku accordent beaucoup d’importances à la famille et à la
collectivité dans son ensemble. L’unité de celles-ci est au
centre de leurs actions. Pour susciter l’intérêt à leur



164

progéniture, une série de proverbes est portrice de nombreux
messages parmi lesquels nous pouvons épingler:

 Ngo zoodi zakumbilaku mu musitu mosi : deux lions ne
rugissent pas dans une même forêt ;

Leçon éducative : deux chefs ne peuvent pas diriger un
même village au même moment.

 Phunza mbambi kikula batandila : on prépare avant la
flèche avec laquelle on va abattre une antilope

Leçon éducative : Il faut se préparer avant d’entreprendre
une action
 Ha fwa nkosi, ha hinga nthambu : si un léopard meurt,

un lion lui remplace
Leçon éducative : si un chef meurt, un autre doit le
remplacer (la succession au pouvoir est héréditaire).
 Katieta mbinza tsala za kileki mambu ma kimbuta :

l’alouette a de petites plumes, mais elle est mûre en
pensée

Leçon éducative : la sagesse ne dépend pas de l’âge
 Khodia ye moyu, mukodia banikinoku musita : la

succession n’est possible qu’à la mort du premier chef
Leçon éducative : on ne procède pas à la succession d’un
chef dès son vivant
 Khatakani kabwaku mu nzadi : un homme averti ne

tombe pas dans de pétrin
Leçon éducative : un homme averti sait se tirer d’affaires.

 Autres Proverbes Suku et leur fonction éducative.

 Mini mondu nkotakoku mu ngoma : De par le son, le
lokolé se distingue toujours de tam-tam.

Leçon éducative : A chacun ses problèmes.
 Tu hediku boku bwa mafu : Ne pas cueillir les



165

champignons avec le sable.
Leçon éducative : dans la vie, il faut savoir distinguer ce qui
est bon et ce qui ne l’est pas (essentiel de l’accessoire,
important et moins important).
 Bakonda mbongu mbisi kuluka bikudia : Ceux qui n’ont

pas l’argent se livrent souvent à la critique, à la vue de
n’importe quelle viande.

Leçon éducative : l’argent facilite tout dans la vie, en
manquer devient un épineux problème social. Et, quand on a
rien, on se tait.
 Lukwenda manieka ha matunguluka ludingi bambuta :

L’on s’engage seul et quand surgit un problème, l’on
recourt à des vieux.

Leçon éducative : il faut savoir mesurer la gravité des actes
que l’on pose avec leurs conséquences.
Wayoka mwila walutedila ma kiokia : Le feu de brousse

fait appel aux oiseaux.
Leçon éducative : par nos propres actes, nous nous attirons
le malheur. Et, les ennemis en profitent pour nuire.
 Bizangu bia ngandu ku mamba, biango ku musitu :

Dans l’eau, le crocodile a la facilité d’avoir ses proies
et pour le lion, il en a la facilité soit en brousse, soit en
forêt.

Leçon éducative : C’est la reconnaissance de force en termes
d’exploits.
 Lutu muledi wa musona kubalumunga : Le corps

humain est un habit multicolore changeant, (le corps
humain se transforme comme l’habit multicolore usé).

Leçon éducative : il ne faut pas vanter sa parure car, elle
peut tomber malade ou se détériorer comparativement à un
habit neuf qui doit aussi vieillir un jour.
 Munzenza nkoku zakota lewula kwaku : l’étranger ne

peut espérer manger quand, les poules s’apprêtent à
entrer au poulailler.



166

Leçon éducative : c’est le premier arrivant qui boit de l’eau
pure.

En définitive, comme il se dégage à travers ces lignes,
les proverbes Suku regorgent d’une conception riche de
l’éducation et de la sagesse. Ils constituent donc une
véritable école d’encadrement des enfants. A cet effet, ils
peuvent se classer parmi les meilleures méthodes éducatives
pour ces derniers, car non seulement, ils véhiculent les
valeurs culturelles mais aussi instructives, communicatives
et sociales. Dès le bas âge, les enfants Suku sont initiés à
l’usage des proverbes pour recevoir leur éducation afin de
s’en servir dans la vie future.

Dans ce contexte, l’éducation consiste à former une
personne capable de répondre aux besoins de la
communauté. C’est pourquoi, il est dit: « un enfant qu’on
éduque, c’est un homme qu’on gagne; ton enfant n’est pas le
tien, c’est notre enfant », disent les Béti du Cameroun à la
maman (Jean-Gaston Roland). Ainsi, l’éducation des
enfants par des proverbes dans la société Suku assure tout
et, constitue un véritable moyen d’assurer l’intégration
sociale de ceux-ci. Dans cette société, n’est appelé à
assumer des hautes fonctions que celui qui a la volupté de la
parole, c'est-à-dire qui recourt fréquemment à l’usage des
proverbes. Car en très peu de mots, il dit beaucoup, il résout
les problèmes de la société et enfin, il fait preuve de sagesse.
Cependant, un constat amer se dégage dans le cours de
l’évolution des choses dans la société congolaise à
savoir l’absence totale des structures organisées pour
l’enseignement de ces proverbes et tant d’autres, dans nos
sociétés traditionnelles que modernes. Ainsi, demeurer dans
ce carcan, c’est en réalité contribuer à la destruction de nos
identités culturelles.

http://jeangastonroland.centerblog.net/homme.htm


167

Conclusion

Faire valoir sa culture demeure le cheval de bataille de
tout peuple. Le recours aux sources culturelles permet de
découvrir le mode de vie, de penser d’un peuple d’une
société donnée. C’est dans ce sens que nous nous sommes
penchés sur le peuple suku à travers l’éducation de leurs
enfants à partir des proverbes. Autrement dit, pour véhiculer
un enseignement, il recourt aux proverbes comme support
du message. Comme il n’est pas si aisé d’appréhender le
contenu sémantique d’un proverbe, un effort ou une
connaissance parfaite de la langue s’impose. Il n’est un
secret pour personne que la langue est un élément non
négligeable de la culture d’un peuple. Sa connaissance nous
offre des privilèges de la culture de ce peuple à l’oral
comme à l’écrit.

Au fait, les énoncés proverbiaux se présentent comme
une sorte de constitution qui régit la société suku. C’est à ce
titre qu’ils inculquent aux enfants de bases sociales, morales
et éducatives solides pour la simple et bonne raison que
seuls les hommes possédant la verve du discours proverbial
peuvent occuper les postes de responsabilité et être appelés à
gérer les autres. Quand bien même certains enfants ne sont
pas aptes à comprendre le langage proverbial, les érudits
font tout pour le leur expliquer dans les moindres détails afin
qu’ils comprennent le sens et le contexte d’utilisation dudit
proverbe pour qu’ils deviennent mûrs et utiles à la société.
Devant cet acte positif accompli, les parents s’émerveillent
et se disent avoir atteint l’objectif, celui de faire de leurs
enfants des adultes responsables.

Puissent les suku et le reste de la population
congolaise comprendre que les enfants sont un héritage et un
don précieux. Comme avec tout héritage, on a le choix : soit
de l’investir sagement, soit de le dilapider! Certes, le



168

proverbe constitue une source d’éducation pour le peuple
africain en général et les suku en particulier. Toutefois,
d’autres sources dans nos coutumes constituent les bases de
l’éducation non négligeables.

Bibliographie

BASTIN, I., 1978. Inventaire des études linguistiques sur les
pays d’Afrique noire d’expression française, C.I.L.F.
Bulletin d’information trimestriel, Cerdas-liaison, vol., n°2,
Kinshasa, 1983.
CAUVIN, J., 1981. « Comprendre les proverbes », in le
classique africain, n° 884, SL.
DUBOIS, J. et ali, 1973. Dictionnaire de linguistique,
Larousse, Paris.
ECREPIN et Cie, 1988. Méthodes et techniques, Nathan,
Paris.
EUGENIO, G., 1968. L’éducation de l’homme moderne,
Fayard, Paris.
GEORGES R.C., 1991. La faillite de l’enseignement Blanc
en Afrique noire, Harmattan, Paris.
LAMAL, F., 1965. Les Basuku et Yaka des districts de
Kwango et Kwilu au Congo, Musée Royal de l’Afrique
centrale, Tervuren.
LAPIKA, D. et Cie, 1987. Bingana Bia Basuku, Kinshasa,
C.E.D.S.K.
LAPIKA, D., 2009. « La perception du patrimoine foncier
chez les Peuples Autochtones », In Revue Africaine des
Peuples Autochtones, Médias Paul, Kinshasa.
MAQUET, J.J., 1967. Africanité traditionnelle et moderne,
Présence Africaine, Paris.
MASAKI, N., 2011. « Quelques techniques de travail en
milieu rural Suku du territoire de Feshi », in Revue Africaine
des Sciences Sociales et Humaines, CERDAS, Kinshasa.



169

MATADI, W., 1988. Espace lunda et pelende khobo,
CEEBA, Bandundu.
MATANDA, K., 2000. Etude sémantique de quelques
proverbes Suku, Kinshasa.
NDONZI, M., 1976. La conception du travail chez les
Basuku de Kwango-Kwilu (Bandundu). « évaluation des
quelques facteurs motivationnels », Kisangani.
VAN ROY, H., 1963. Proverbes Kongo, Musée Royal de
l’Afrique Centrale, Tervuren.
http://jeangastonroland.centerblog.net/ la famille africaine et
l’éducation, consulté le 27 Avril 2012



170

RELATIONS BAILLEURS ET LOCATAIRES DANS
LA COMMUNE DE MASINA.

UNE APPROCHE SOCIOLOGIQUE DES CONFLITS

Par
NZAMBU KHONDA

Introduction

Le problème de logement qui oppose les bailleurs et
les locataires dans la ville de Kinshasa est très préoccupant.

Certains chercheurs comme Nzengo estiment que les
fonctions économiques, politiques, juridiques et
démographiques seraient justificatives des conflits latents et
ouverts entre bailleurs et locataires.

D’autres, à l’instar de Kwete, pensent que c’est la non
insertion sociale des ruraux dans les milieux urbains
notamment à Kinshasa qui seraient à la base de ces conflits.

Bula, dans son étude sur l’ethnicité et critère de choix
locatif dans la Commune de Ngaba relève l’appartenance
tribale ou ethnique comme facteur à l’origine de ces conflits.

Nonobstant les idées maîtresses de ces différentes
recherches, l’accent particulier sera mis sur les conséquences
fâcheuses qu’engendre ce conflit, notamment les
conséquences psychosociologiques et l’extension effrénée
de la ville de Kinshasa. Par manque d’une politique
d’urbanisation, les sites ne sont pas viabilisés avant
l’érection des maisons, ces dernières ne répondent pas
toujours aux normes urbanistiques et donc les locataires ne
trouvent pas le confort recherché.

A Kinshasa en général et dans la Commune de
Masina en particulier, face à la crise de logement à laquelle
est confrontée la population, on nombre des personnes
incapables de se procurer une habitation en propriété se



171

trouve être des locataires. Elles concluent des contrats de
bail avec des propriétaires des maisons d’habitations. (cfr.
Conclusion).

L’environnement malsain qu’offre notre pays en
matière de bail, engendre des crises profondes aux
conséquences fâcheuses considérant que certains bailleurs
ne comptent que sur le loyer pour leur survie, ces maisons
ne sont pas construites avec l’aide ou le subside de l’Etat,
mais grâce à l’effort personnel que les kinois qualifient
« D’EFO PERSO OU ARTICLE 15 ».

A Masina, les bailleurs n’entendent pas respecter le
règlement en la matière, mais, ils réajustent leurs garanties
locatives selon leurs besoins. Mais lorsqu’il s’agit de
restituer la garantie à la fin du contrat, ils font attendre les
locataires sortant jusqu’à ce qu’un autre preneur verse de
l’argent pendant ce temps, le locataire sortant continue à
payer son loyer mensuel tant qu’il occupe la maison.

En interrogeant le Service d’habitat de la Commune de
Masina, celui-ci renseigne que la plupart des conflits qu’on
observe entre bailleurs et locataires sont dus au refus des
bailleurs d’appliquer la réglementation en la matière.

Ainsi, les relations entre bailleurs et locataires sont
caractérisés par des tensions et conflits. Certains conflits
découverts sur terrain d’enquête sont liés aux écarts sociaux,
le fait par exemple que le locataire ait un standing de vie
plus élevé que celui de son bailleur entraîne la jalousie de ce
dernier qui voit, de mauvais œil ce qui se passe chez son
locataire : revenu élevé, alimentation régulière et des
enfants propres et présentables, mobiliers de qualité etc.
Aussi le bailleur traite son locataire d’orgueilleux et
d’égoïste.



172

Certains bailleurs qui ont des filles en âge de mariage
donnent la priorité aux locataires célibataires dans l’espoir
que leurs filles soient prises en mariage.

L’échec de ce flou peut-être à l’origine des conflits qui
soldent par déguerpissement du locataire. Les
commissionnaires sont une autre source des conflits, ils
entrainent bon nombre de bailleurs à augmenter le loyer
mensuel et à exiger le paiement de plusieurs mois de
garantie locative, afin que la prime qui leur sera versée soit
plus consistante.

Le bailleur s’occupe trop du train de vie de son
locataire à tel point que les deux parties finissent à se séparer
dans des conditions de rancœur.

Il arrive que les services de distribution d’eau et
d’électricité interrompent alors la desserte que le locataire
sait qu’il s’acquitte régulièrement de ces obligations. La
vérité dans ce cas est que son bailleur utilise l’argent à
d’autres fins.

Les résultats de nos investigations démontrent sur un
échantillon de 200 cas examinés, 156 soit 78% sont des
conflits dus à l’augmentation du taux de loyer par le bailleur ;
116 soit 58% résultent l’insolvabilité des locataires
imposables et inconscients. Tous ces désagréments mettent
certains locataires dans des situations inconfortables qui les
fondent à imaginer des voies de sortie.

Pour sortir de cette impasse et échapper aux caprices
des bailleurs et devenir autonomes, certains locataires se
résolvent d’acheter des lopins de terre et d’y ériger une
maison d’habitation même sur une pente. L’essentiel est de
sortir de cette situation dégradante et avilissante de
locataires.

Dans le contexte kinois en général et celui de Masina
en particulier, ces conflits trouvent leurs origines dans les
crises économiques (la pauvreté dans laquelle vivent les



173

Kinois) ; crises politiques (instabilité politique), la pression
démographique, la vengeance et le non respect de la
législation en matière de bail.

Voyons schématiquement au premier point, Les causes
détaillées réelles des conflits entre bailleurs et locataires.

CAUSES DES CONFLITS ENTRE BAILLEUR ET
LOCATAIRE

Causes socio-économiques
L’économie de ce pays fut très prospère surtout

pendant la période de la colonisation à l’indépendance et
même jusque vers 1973. Le Congo était parmi les pays
africains les plus avancés sur le plan économique.

La politique de logement, sous la deuxième
République, en faveur de logement de la population a été
concrétisé par la construction de plusieurs habitation pour
les kinois grâce à l’Office National de Logement (O.N.L) et
la Caisse Nationale d’Epargne et de Crédit Immobilier
(C.N.E.C.I) (MWAMBA, 1970) :

En 1968, La Foire internationale de Kinshasa a été
construite par Office Nationale de logement et en 1973, la
Caisse Nationale d’Epargne de Crédit Immobilier construit
la cité Salongo pour ses épargnants (MWAMBA, 1970).

Après, quelques années, la Cité Verte et la Cité
Maman Mobutu sont construites. Les hommes en uniforme
(soldats et policiers) trouvent leur compte sous la deuxième
République : le camp Mobutu de 1966-1968, la cité de
Badiadingi pour les officiers et l’extension de certains camps
existants tels les camps Colonel Tshiatshi, Colonel Kokolo
et Kibomango, etc.

Mais, la Zaïrianisation de 1974 marque le début de la
misère du peuple congolais où on observera des nombreux
cas de licenciements abusifs des travailleurs des entreprises



174

privées et publiques parmi lesquelles il y a aussi des
propriétaires des immobiliers de Masina qui vont se
retrouver au chômage. N’ayant pas de revenu sûr, ils ne vont
pas hésiter d’augmenter régulièrement le prix de loyer afin
d’assurer leur survie, ce qui bien entendu aura des
conséquences néfastes dans le chef de locataires.

Les pillages de 1991 et 1993 ayant entrainé la
fermeture de nombreuses entreprises ont contribué à enrichir
le rang des chômeurs. Plus tard, les arriérés des salaires déjà
médiocres, le non respect de différents accords entre
gouvernement et fonctionnaires dont celui de Mbudi, ont
engendré des implications malheureuses sur le plan socio-
économique pour l’ensemble de la population.

Les propriétaires des maisons d’habitation, sans
autre revenu sûr, pour leur survie recourent à des
augmentations de taux de leur loyer en violation de la
réglementation en vigueur sur les baux à loyer en
République Démocratique du Congo, telle que mise à jour
par le Gouverneur de la ville de Kinshasa dans son arrêté
n°SC./0182/BGV/id/CM/99 du 12 octobre 1999 portant
réglementation de taux loyer dans la ville de Kinshasa3.

Le taux élevé de loyer imposé à des nombreux
locataires sans revenu significatif les contraints à payer en
retard, ce qui constitue une autre source de conflit, un motif
suffisant pour les bailleurs à résilier les contrats parfois
au mépris de la réglementation. Cette situation du taux élevé
pousse de nombreux locataires qui, pour la plupart des
jeunes sans ressources suffisantes à se séparer de leurs
familles et de se faire sous-logés en entendant la constitution
d’une nouvelle garantie.

3 Arrêté n°SC/BGV/JR/CN 199 du 12 octobre 1999 portant
réglementation des taux de loyer dans la ville de
Kinshasa.



175

Les autres locataires sont des personnes que l’exode
a déversées à Kinshasa sans contrôle. Ce sont donc des
gagnes petits comme leurs bailleurs de Masina, qui payent
bien souvent avec beaucoup de retard par rapport aux dates
convenues par le contrat ; cette situation engendre souvent
des conflits qui se soldent par la résiliation de contrat et au
déguerpissement.

Causes politiques
Après le lancement du processus de démocratisation

le 24 avril 1990, le pays connaitra des crises
multidimensionnelles notamment : le chômage, l’inflation
monétaire, la faillite des entreprises publiques, le non–
paiement chronique des agents et cadres de l’Etat, la
corruption généralisée, l’insécurité et l’atteinte aux droits de
l’homme (SHOMBA, 2000 : 112).

La conférence Nationale souveraine, l’épuration
ethnique du Katanga de 1992 et celle du Kivu de 1993
provoquée par les notables de la province obligeant les non
originaires à fuir les zones d’insécurité pour Kinshasa, la
guerre d’agression et de libération ont fait que plusieurs
personnes tant civiles que militaires fuyaient la guerre pour
se réfugier à Kinshasa où elles espéraient, à juste titre
d’ailleurs, trouver l’espoir du salut. Cette marée humaine a
provoqué le surpeuplement à Kinshasa où le problème de
logement se pose.

Les migrations des populations habitant les zones
d’exploitation minière dues à la chute de vente de diamant,
la naissance du phénomène Wewa1 vers la fin de 2008, sont
à ajouter parmi ces causes politiques.

1 Wewa est un pronom personnel luba qui signifie « toi »



176

Causes démographiques
La surpopulation de la commune de Masina, est l’une

des causes du conflit entre bailleurs et locataires. Puisque,
elle aura un impact considérable sur le taux de loyer à cause
de loi de l’offre et de la demande occasionnée par l’afflux de
la population.

On se retrouve en face d’une demande accrue de
logement pendant que l’offre reste limitée. Le bailleur limite
assez souvent le nombre des hébergés et lorsqu’il constate
un surnombre, il a toujours tendance à donner un préavis
illégal afin que ces derniers laissent la maison.

Tableau 1 : Tableau synoptique de la population.
Recensement général de la population (2000-2008).

Année population
2000 290.316 hab
2001 294.548 hab
2002 305.779 hab
2003 323.699 hab
2004 469.699 hab
2005 488.165 hab
2006 500.167 hab
2007 508.246 hab
2008 516.540 hab

Archives de la Commune de Masina

Commentaire
 La forte augmentation de la population est dû à l’exode rural.
 Le déplacement de la population des anciens quartiers des

communes de la Ville Province de Kinshasa telles que
Kinshasa, Barumbu, Lingwala etc. vers Masina où elles
acquièrent à moindre coût des espaces répondant aux
conditions écologiques suffisantes.

 Le taux de natalité élevé



177

Tableau 2 : Taux d’accroissement de la population.
Années Taux d’accroissement de la population %

2000
294.548 - 290.316 = 4.232 hab. 0,8

2001
2002

323.6999 – 305.779 = 17.920 hab. 0,3
2003
2004

488.165 – 469.699 = 18.566 hab.
0,3
52005

2006
508.246 – 500.167 =8.079 hab.

0,1
52007

La régression se justifie suite aux différents conflits
entre bailleurs et locataires ; ces derniers préfèrent quitter la
commune de Masina vers la nouvelle cité : Mpasa1 et 2,
Bibwa, Mikonga etc. où ils deviennent eux –mêmes
propriétaires.

Tableau 3 : Histogramme des maisons habitées.
Recensement général de 2000-2003 des
maisons habitées.



178

Pour les maisons d’habitation, suite à des difficultés
d’ordre administratif de la commune de Masina où certaines
données sont introuvables, nous avons seulement pris un
échantillon de 2000 à 2003.

Tableau 4 : Taux d’accroissement des maisons
construites

Ann
ées

Taux d’accroissement
des maisons construites

%

2000 31.130 – 27.461 = 3.669 maisons
habitées

2,
42001

2002
33.664 – 33.033 = 631 0,

12003

Au vu de l’accroissement des parcelles habitées, nous
avons remarqué que les gens construisent moins. Suite aux
différents conflits, ceux-ci préfèrent aller habiter dans la
périphérie où ils deviennent propriétaires.



179

Diagramme du taux d’accroissement de la population et
celui de maison d’habitation

En comparaison entre le taux d’accroissement de la
population et celui de des constructions des maisons
d’habitations, il y a une forte augmentation de la population
par rapport au nombre des maisons construites. La
population croît chaque année à cause de l’exode rural, mais
les constructions sont parfois restées faibles suite à la
pauvreté de la majorité, dépourvue des moyens financiers
pour construire.



180



181

Tableau 5 : Tableau récapitulatif des conflits bailleurs-
locataires

Année
Conflits locatifs
enregistrés 1e

r

tri
m
es
tr

e 2è
m
e

tri
m
es
tr

e 3è
m
e

tri
m
es
tr

e 4è
m
e

tri
m
es
tr

e A
nn
ue
l

2000 300 200 400 450 1350
2001 400 515 385 502 1802
2002 900 500 500 603 2503
2003 780 800 600 720 2900
Année
Procès verbaux
établis
2000 595 800 450 461 2306
2001 565 500 400 420 1885
2002 425 500 335 377 1637
2003 300 200 400 502 1402
Année
Délogements opérés
2000 33 40 50 54 179
2001 41 44 55 61 201
2002 42 54 62 63 219
2003 52 60 112 122 327
Année
Reconnaissance de
dettes enregistrées
2000 7 6 1 2 16
2001 8 4 13 3 28
2002 5 2 6 9 22
2003 3 - 8 7 18
Année
Contrats officiels
établis
2000 3 7 5 4 19
2001 2 4 1 3 10
2002 5 5 5 7 22
2003 2 1 5 6 14
Archives de la Commune de Masina



182

Ce tableau nous montre que le taux des conflits
augmente les derniers trimestres de chaque année. Cette
situation est due à la majoration du loyer par le bailleur qui
doit faire face aux réalités de la vie sociale d’un coté, alors
que de l’autre coté le locataire se trouve dans l’incapacité de
payer son loyer comme convenu au contrat.

Ainsi donc le service de l’habitat enregistre beaucoup
de plaintes soit des bailleurs, soit des locataires. Mais il
ressort de la documentation de ce service très peu de cas de
déguerpissement et un faible taux de remboursement de
dettes, car le service de l’habitat arbitre judicieusement les
différents conflits.

D’une manière générale, Il y a très peu de contrats
établis sous l’autorité du service de l’habitat de la commune
puisque le bailleur d’une part s’arrange pour ne pas payer les
impôts sur le revenu locatif fixé à 10% du loyer et d’autre
part de l’absence du pouvoir public pour procéder à des
augmentations de loyer à leur guise.

La vengeance
Sur les 50 personnes interviewées, 27 bailleurs soit

54%, des bailleurs d’aujourd’hui, sont des anciens locataires
ayant subi des brimades de la part de leurs anciens bailleurs.
Se souvenant des mauvais traitements leurs infligés par
leurs anciens propriétaires, ces nouveaux bailleurs ne
manquent pas à faire autant à leurs locataires.

Législation en matière de bail
Le bail en République Démocratique du Congo est

régi par le code civil congolais livre III dans ses articles 373
à 416. La non applicabilité du texte réglementaire est quasi
généralisée pour la plupart des bailleurs à Kinshasa, ceux-ci
arguent que l’Etat n’a aucun pouvoir d’intervenir. Mais



183

lorsqu’un conflit surgit entre les deux parties, l’une comme
l’autre n’hésitent pas à saisir les services d’habitat, arbitre en
la matière. Quoiqu’il en soit, beaucoup de bailleurs et
locataires ne connaissent pas la législation en matière de
baux à loyer. C’est ce qui est à la base de nombreux conflits
bailleurs -locataires.

Conflits aux conséquences multiples et complexes.

CONSEQUENCES
Les conséquences découlant de ce conflit peuvent être

abordées sous deux angles à savoir : les conséquences
psychosociologiques et les conséquences dues à l’extension
de la capitale.

Conséquences psychosociologiques
 Certains bailleurs limitent la fréquentation des latrines

aux seuls locataires reconnus et à certaines heures du
jour ou de la nuit. En dehors de ces personnes et de ces
heures, les bailleurs ferment tout. Ce qui met les
locataires dans des conditions inconfortables. Cette
gestion autoritaire du fonctionnement des besoins
physiologiques par les bailleurs ne peut plaire aux
locataires. C’est une violation flagrante des droits de
l’homme.

 De la composition familiale : pas plus de trois enfants.
Le bailleur préfère donner sa maison en location à un
célibataire ou à une famille moins nombreuse.

Malgré cette restriction, les locataires hébergent
toujours les membres de leur famille restreinte ou élargie.
Certains bailleurs préfèrent des hommes célibataires ou des
familles peu nombreuses (moins de deux enfants). C’est
pour donner la chance de mariage à leurs filles (célibataires,



184

divorcées ou veuves), d’autres bailleurs refusent des familles
nombreuses (plus de trois enfants), pour éviter la
promiscuité et la surpopulation dans la parcelle ; surtout que
la plupart de ces maisons à louer n’ont qu’une chambre et un
petit salon.
 L’appartenance tribale ou ethnique constitue une autre

source de conflit à Masina.

Certains bailleurs font un choix discriminatoire des
locataires selon leur province d’origine. A titre d’illustration,
nous notons que Masina qui est la sortie de la province de
Bandundu est habitée majoritairement par les ressortissants
de cette partie de la République. Aussi, leurs frères et sœurs
qui viennent à Kinshasa y trouvent facilement l’hospitalité
nécessaire avant de se fixer.

De l’avis de nos enquêtés, les Mongo et les Luba ont
du mal à se faire accepter comme locataires, les premiers
sont réputés trop impudiques, sans morale, et susceptibles
de corrompre les enfants filles, les second seraient trop
dangereux, spécialistes d’extorsion et d’expropriation des
biens d’autrui, orgueilleux et conflictuels : Tels sont parmi
tant d’autre deux cas de discrimination sur base
d’appartenance tribale.

Conséquences liées à l’extension de ville
La ville de Kinshasa connait aujourd’hui une extension

effrénée due à la cession de terre par les chefs traditionnels
Teke - Wumbu au point de menacer les frontières de
Bandundu et du Bas- Congo. En l’absence d’une politique
nationale d’habitat, tout congolais disposant d’un peu de
moyens financiers entreprend les travaux de construction à
sa manière, souvent sans autorisation de bâtir.

A Masina, des anciens locataires ayant expérimenté les
caprices des bailleurs peuvent se compter par milliers dans



185

les rangs de ces constructeurs anarchistes. C’est dans ce
contexte que de nombreuses constructions qui ne répondent
pas aux normes urbanistiques sont louées à des tiers. Ces
locataires dans une position de faiblesse, acceptent dans un
premier temps n’importe quelles conditions pourvu qu’ils
aient un abri, mais par la suite, les requêtes s’accumulent et
comme les bailleurs ne veulent ou ne peuvent améliorer les
conditions de vie de leurs locataires, il s’ensuit des conflits
de toute nature. Masina, Mpasa, Mikonga,... figurent sur la
liste des cités non urbanisées.

Conclusion
Les conflits entre bailleurs et locataires enregistrés

régulièrement dans la commune de Masina ont plusieurs
origines : économiques, politiques démographiques. Ces
conflits sont dus à l’insuffisance :
- de logement
- la vengeance de certains anciens locataires devenus

propriétaires.
- au manque d’une politique d’habitat dans la ville de

Kinshasa.

En effet, l’environnement socio-économique et
politique qu’offre la RDC est marqué par une crise profonde
en matière de bail depuis les années 1970.

Pour bon nombre de bailleurs majoritairement
chômeurs, le revenu locatif constitue la seule planche de
salut. Quoi alors de plus normal, à leurs yeux, que
d’augmenter les taux de ce loyer selon leurs besoins. Tout se
passe comme si tous les locataires même sans emploi étaient
plus fortunés que les bailleurs, comme si les bailleurs étaient
au dessus de la loi du seul fait que l’Etat n’ avait pas
construit pour eux, comme si les locataires ne subissaient
pas les effets de la crise au même titre que les bailleurs.



186

Pour ces derniers, les locataires doivent obéir à toutes
leurs sollicitations. A défaut de le faire, c’est le conflit qui
est ouvert.

Le retard de paiement du loyer, l’accroissement du
nombre d’occupants, la fréquentation excessive des latrines,
les disputes avec un parent du bailleur, un train de vie jugé
au dessus de celui des bailleurs, les résiliations unilatérales
et sans préavis des contrats de bail, l’absence de ces derniers
etc., voila autant d’occasions à la base des conflits.

Outre les deux protagonistes partis eu conflits, il faut
noter aussi les rôles néfastes des
intermédiaires communément appelés « commissionnaires »
qui ont le génie de manipuler les bailleurs pour augmenter
les taux de loyers au détriment des locataires.

Cependant, du point de vue des pouvoirs publics, il
existe des dispositions de lois réglementaires et
contraignantes, malheureusement dont l’application laisse à
désirer.

En définitive, toute cette tragédie se joue contre le
locataire qui, pour s’en sortir, s’organise pour devenir
indépendant, propriétaire immobilier, même sans beaucoup
de moyens. C’est ce qui justifie en partie la naissance des
nouvelles cités périphériques sans normes urbanistiques, et
l’arrivée de nouveaux bailleurs sans scrupules. D’où, la
multiplication des conflits aux graves conséquences comme
nous venons de le voir.

Il est à noter que ce travail n’a pas épuisé tous les
problèmes du secteur d’habitat, mais estimons avoir touché
au moins pour l’essentiel, la matière qui donne naissance au
conflit entre bailleur et locataire.



187

Suggestions

Partant de nos recherches, suggérons ce qui suit :

En direction des pouvoirs publics.
- Remettre à jour des mesures contraignantes pour

endiguer l’exode rural.
- Mettre au point une politique de construction. (l’Etat

doit construire les logements sociaux pour la
population).

- Réglementer les ventes et cessions des terres.
- Construire de logements pour tous.
- Instituer des brigades des constructions(ne pas laisser

aux particuliers les places de construction cfr. Mont-
Ngafula : livré à des érosions)

- Revisiter les dispositions légales en matière de bail
- Urbaniser ces nouveaux quartiers privés d’eau,

d’électricité, de route pour sécuriser la population.

Aux bailleurs
- Respecter le contrat de bail.
- Offrir aux locataires des conditions sanitaires descentes.
- Conserver en entièreté la garantie locative en vue de la

restituer après le déménagement.
- Prendre en charge toutes les grosses réparations, telles

que (toiture, les fissures de murs ou de pavement…).
- Rembourser les frais de dépenses de la réfection de la

maison effectuées par les locataires.
- Justifier les retenues effectuées sur la garantie.
- Informer à l’avance aux locataires en cas de vente de la

parcelle pour vu que ces derniers prennent les
dispositions utiles.

- Assainir la parcelle pour la maintenir dans des
conditions viables.



188

- Etre courtois avec ses locataires.

Aux locataires
- Respecter le contrat de bail.
- Obéir aux horaires établis pour le nettoyage des

installations hygiéniques.
- Etre courtois envers son bailleur et les locataires habitant

dans la même parcelle.
- Laisser la maison louée en état d’origine.
- Prendre en charge de petites réparations pendant le temps

que la maison est occupée.
- Etre honnête.
- Réparer la porte ou la fenêtre cassée, le pavement

défoncé…

Bibliographie

HERBOTS, J.H., le commentaire sur la loi Bakajika in études
congolaises, 10 (4) INEP, juillet-août 1967
KATUALA K., Code civil congolais, Annoté éd. Batena,
Kinshasa, 1995 ;
KAYITENKORE, E. « la construction des zones de squatting »
in cahiers économiques et sociaux, 5. Lovanium IRES n°3,
octobre 1967.
Loi financière du n°1974 relative au régime foncier
MBUMBA, N., 1982. Kinshasa de 1881 à 1991, Cent ans
après Stanley : Problèmes et Avenir d’une ville, éd. Centre de
Recherches Pédagogiques, Kinshasa.
MWAMBA, Bulletin revue d’information de l’O.N.L,
n°004/15 juillet 1970
NGUB’SIM, 2008. « Salaires et l’emploi en RDC », in Congo-
Afrique, N°425, IIIème année.



189

SHOMBA et KUYUNSA, 2000. Dynamique social et sous-
développement en RDC, PUK, Kinshasa.



190

IMAGES ET STEREOTYPES DES POPULATIONS
DE LANGUES BANTU ENVERS LES PYGMEES

Par
KIMANKATAMAYALALA

Introduction

Le nombre de documents publiés sur les relations entre
Pygmées et Bantu est impressionnant. Plus de 250.000
documents sur la toile, et le nombre de publications va
croissant, non parce que les Pygmées en demandent autant,
mais parce que la rencontre de différents peuples du monde
avec les Pygmées ne cessent de produire des opinions,
préjugés et stéréotypes de toutes sortes. Les opinions et les
thèses sont diverses. Certains voient entre Pygmées et Bantu
les rapports de coopération ou la symbiose mêlée de crainte.
Mais, la grande majorité des chercheurs voient entre les
deux groupes les liens de dépendance et d’asservissement.
Pour cette dernière tendance, les Pygmées seraient depuis les
temps immémoriaux des esclaves des Bantu, et donc des
victimes impuissantes. Comme l’affirme E.D. Nkoy,
« acculés dans une marginalisation de fait, les populations
pygmées se trouvent de victimes impuissantes, privées de
tous leurs droits fondamentaux » (NKOY, 2008 : 1).

La plupart des chercheurs parlent de la marginalisation,
de l’exclusion et de l’asservissement des Pygmées. Mais, ils
oublient souvent que la marginalisation, l’esclavage ou
l’asservissement sont tous des états d’esprit, provenant le
plus souvent de l’image qu’on a les uns des autres. En
fait, « l’image, la représentation que les hommes se font les
uns des autres constitue un phénomène souvent profond de
la psychologie collective et individuelle. Elle se traduit par
des stéréotypes, des clichés divers des uns à l’égard des



191

autres » (SERUFURI, 1998 : 143). Lorsque l’autre est
regardé négativement on le repousse, on le méprise, et
lorsque le regard est positif, c’est l’inverse qu’on observe.
Les chercheurs qui se forcent de résoudre les problèmes de
la marginalisation des Pygmées par les Bantu ne devraient
pas seulement se contenter d’adopter la plupart des
stéréotypes et clichés écrits par les colonisateurs. La raison
est que, « les caractéristiques générale de l’historiographie
coloniale (missions, Etats coloniaux) ne valorise pas le
colonisé et accentue le fossé entre les Pygmées et les autres
peuples ». Généralement l’historiographie coloniale se base
sur des généralisations d’opinions qui ne tiennent pas
compte de l’évolution historique des peuples. Il nous semble
important d’étudier l’image et stéréotypes des Bantu envers
les Pygmées dans son évolution, si on veut résoudre les
problèmes de leur marginalisation et asservissement. Les
Pygmées, héros de l’Afrique ancienne, ont d’abord fait
l’objet d’une admiration profonde et leur image n’a pas
toujours été la même à toutes les périodes de l’histoire
comme tentent de nous le faire croire certains documents.

L’intérêt de cette étude provient du fait qu’elle
présente l’image et stéréotypes des Bantu envers les
Pygmées, non pas d’une façon figée, mais en tenant compte
de l’évolution historique de leurs relations.

Cette étude comporte cinq points. Le premier examine
de l’image des Pygmées dans l’Afrique ancienne. Ce point
fixe nos lecteurs sur l’image des Pygmées en Afrique
ancienne, en mentionnant juste quelques récits, témoignages,
faits, etc. Le second point est consacré aux relations
Pygmées et Bantu sous la colonisation. Ici les lecteurs
découvrent les traitements inhumains que les Pygmées ont
subi sous la colonisation et qui ont largement entamé leur
image vis-à-vis des différents peuples, notamment les Bantu,
leurs anciens alliés. Le troisième point traite de quelques



192

idées reçues ou stéréotypes constitués autour des Pygmées.
Le quatrième s’intéresse aux Pygmées et aux Bantu dans
l’Afrique indépendante et analyse la situation des Pygmée
dans l’Afrique indépendante. Le dernier intitulé « la
révolution culturelle base de développement des peuples
Pygmées » est une proposition de solutions aux problèmes
que connaissent les Pygmées aujourd’hui.

PYGMEES ET BANTU DANS L’AFRIQUE
ANCIENNE

Pygmées et Bantu; loin d’être dans un tiraillement
séculaire, ont plutôt un destin commun dans la diversité. Les
études récentes basées sur l’ADN mitochondrial et l’ADN
nucléaire montrent que « les Pygmées et les Bantu auraient
une origine commune ancienne de 70000 ans ou 60000 ans »
(LEMONDE, 2010 : 2) et que « les différents groupes de
Pygmées africains se seraient eux-mêmes différenciés voilà
environs 20.000 ans, peut être à la fragmentation de leur
habitat forestier lors du dernier maximum glaciaire. Il a, en
effet, asséché le climat africain et ainsi entraîné une
régression des forêts pluviales » (PLOSGENETICS, 2009 :
2). Selon certaines recherches, les Pygmées et les Bantu ont
évolué ensemble jusqu’au néolithique. Pour ces chercheurs;
« la révolution néolithique qui a introduit l’agriculture et la
langue Bantu dans une grande partie de l’Afrique
subsaharienne, la création de routes, l’émergence des
nouveaux modes de vie liés à ce bouleversement ont alors pu
isoler progressivement les populations Pygmées dans leur
habitat d’origine qui était et reste le plus souvent la forêt »
(KALDY, 2009 : 9). En effet, l’homme ne dépend pas
seulement de la chasse, de la pêche et de la cueillette. Il
cultive et domestique aussi les animaux. Ce changement a
suscité des organisations sociales et les répartitions de tâches



193

qui paraissaient sans intérêt aux yeux des Pygmées habitués
au ramassage, à la chasse et à la cueillette des ressources
fournies par la nature. Pourquoi se livrer à un excessif labeur
au moment où la substance quotidienne est assurée par la
nature ?

La révolution néolithique fut alors pour les Pygmées
et probablement d’autres groupes qui les accompagnaient,
une œuvre perturbatrice de l’harmonie sociale existante
depuis des millénaires. C’est ainsi que progressivement les
Pygmées gardèrent leur liberté en se retirant pendant des
siècles dans la grande forêt. Les millénaires ainsi passés
laissèrent les Pygmées à l’écart de la nouvelle civilisation,
mais n’effacèrent pas le souvenir des Pygmées dans
l’imagination des savants et scientifiques de l’Antiquité et
du Moyen âge. Ainsi, on peut remarquer, dès le 3ème
millénaire avant notre ère, les bas–relief égyptiens
représentant les Pygmées au milieu des prisonniers
Ethiopiens et Libyens. Au 9 ème siècle av. J.C. Homère parle
des Pygmées dans le récit de la guerre de Troie (l’Iliade).
Aux yeux des Carthaginois, le Pygmée était aussi une
divinité qu’on « représentait à la proue de leur navires pour
effrayer leurs ennemis » (WIKIPEDIA, 2009 : 2). Au
Moyen âge, un certain nombre des documents font
également mention des Pygmées, notamment « l’anatomie
d’un Pygmée comparée à celle d’un singe, d’un gorille et
d’un homme », etc. Le long moment qu’avaient passé les
Pygmées dans la forêt a produit des mythes de toutes sortes.
C’est ainsi que par exemple, dans la mémoire des Egyptiens
du 3ème millénaire, les Pygmées furent perçus comme « des
danseurs de dieu », ceux qui réjouissaient le cœur du roi. En
cette qualité, les Pygmées méritaient honneur et présents du
roi.



194

La pression démographique qu’a connue l’Afrique à
travers l’histoire a eu comme conséquence non seulement
différents mouvements de conquêtes de l’espace par
différents groupes ethniques, mais aussi les rencontres, les
brassages et les mouvements migratoires des peuples dans
différentes directions. Les Bantu et d’autres groupes de
population qui atteignirent l’Afrique centrale rencontrèrent
les Pygmées et probablement d’autres peuples. Différentes
sources nous renseignent que dans l’Afrique ancienne, la
plupart des Chefs bantu, considéraient les Pygmées comme
des êtres mystérieux, doués de puissance et de forces
mystiques. Cette perception des Pygmées faisait que la
plupart des Chefs Bantu, Soudanais et Nilotiques en contact
avec les Pygmées leur offrirent offrandes et libéralités
abondantes pour se rapprocher d’eux et jouir ainsi de leur
protection et de leur connaissance de la nature. Les Pygmées
étaient de véritables héros de l’Afrique ancienne, dont les
uns et les autres souhaitaient la présence à coté d’eux pour
diverses raisons. Pour certains, la présence des Pygmées
dans un groupe était la preuve patente de l’ancienneté du
groupe dans la nouvelle région revendiquée. Pour d’autres,
les Pygmées à leur coté symbolisaient la protection des
ancêtres et donc l’invincibilité du groupe mêlé de Pygmées.
Pour nous en rendre compte il suffit d’examiner quelques
récits, faits, témoignages et idées des auteurs. L’influence
croissante de Pygmée dans l’Afrique ancienne est
perceptible sur tous les plans : politico-militaire,
économique, socio – culturel, etc.

Sur le plan politico-militaire
Nous avons de nombreux témoignages qui retracent

l’image des Pygmées, leur influence et le rôle qu’ils ont joué
dans l’Afrique ancienne. Selon P. Schumacher, dans la
région de Kivu « le roi, à son avènement, par exigence



195

rituelle, doit prendre une épouse Pygmée ainsi que sa demi-
sœur en cette qualité. La raison majeure : les ancêtres des
Pygmées sont considérés comme les premiers maîtres du
pays. Leur puissance dans les enfers n’est pas diminuée,
mais accrue et qu’il s’agit par conséquent de se concilier
leurs faveurs par des rapports d’amitié avec leurs
descendants. Pour le même motif, un peu partout dans la
région du Kivu, un couple de pygmée doit figurer au
cérémonial de l’intronisation » (SCHUMACHER, 1947 :
1049). Une autre source rapporte qu’ « avant, il y avait une
relation d’égalité entre les chefs coutumiers bantu et les
Pygmées. Les vrais chefs du Kivu étaient intronisés par des
Pygmées, dans une cérémonie dite mubande et renouvelable
chaque année » (DJUMA, 1998 : 185). L’intronisation d’un
chef par le Pygmée avait pour but de donner la légitimité au
pouvoir du chef et les puissances surnaturelles dont rêvent
tous les chefs africains. NDAYWEL (2008 : 218) note qu’au
Kivu « l’élément pygmée est omniprésent dans les récits
oraux. Trois chefs ou titres politiques demeurent associés au
règne de ces premiers Pygmées. Il s’agit de Mushingi, de
Nyamusisi et de Mwiko. Le souvenir de Mushingi est à la
fois le plus répandu et le plus ancien. Ce personnage est
présenté tantôt comme un chef pygmée très féroce, tantôt
comme un roi légendaire ». Les traditions d’origine du
royaume de Bushi racontent que Kabare Kaganda était
devenu roi par la complicité de « rusés Pygmées » qui
avaient reconnu sa légitimité en lui disant : « nous te faisons
mwami » (NDAYWEL, 2008 : 255-256). Au royaume
Congo les Pygmées constituaient une classe de privilégiés
préposés au sacre du roi Kongo. Le même phénomène était
observé chez les Bapere un groupe de Nande
où « l’investiture du chef est précédé par une cérémonie
spéciale où le futur chef se rend dans la forêt, accompagné
de la mombo. Il est escorté de sept Bambuti (Pygmées),



196

choisis dans la famille de ceux qui assistèrent à l’investiture
du chef décédé. Ces Bambuti portent un anneau de cuivre au
bras droit » (MOELLER, 1933 : 477). Chez les Bakuba, « le
pouvoir absolu du roi est tempéré par un Conseil de
gouvernement comprenant six hauts fonctionnaires, (…).
Les membres du Conseil de gouvernement sont choisis dans
le clan royal des Mbala, mais les autres clans du royaume
peuvent également se représenter à la cour : les Pygmées
twa … » aussi (CORNEVIN, 1989 : 66). La tradition
Basonge fait mention de la Princesse Kitoki, sœur du roi
Mutombo a Kitenge, qui, séduite par la sagesse
Pygmée, « prit un amant Mutwa, dont elle eut un fils
Bekale » (MOELLER, 1936 : 451).

Les Pygmées étaient des vaillants soldats, intrépides,
des combattants infatigables. Les guerriers pygmées ont
vaincu des coalitions ethniques et des peuples pendant des
migrations. Les différents groupes constitués des Pygmées et
des Bantu pouvaient s’unir pour chasser ou faire la guerre à
un autre groupe. Nous avons l’exemple « des Balega,
Banande, Bakondjo et Batwa du Mukuka qui s’unirent pour
refouler les Washembwa » (MOELLER, 1936 : 133).
Chaque groupe Bantu recherchait et souhaitait l’intégration
des Pygmées dans leurs groupes ethniques, non seulement
pour gonfler l’effectif de leur troupes respectives, mais
également la présence des Pygmées dans un groupe
symbolisait l’ancienneté du groupe dans la région
revendiquée et en plus, la crainte que faisait naitre les
flèches empoisonnées des Pygmées dans les esprits des
combattants adverses fut assez grande. Chaque groupe
désirait vivre avec des Pygmées à leur coté. Les traditions
Bapere affirment avoir fait l’objet « d’une agression de la
part des Bambuti, venus de l’autre coté de l’Ituri et de la
forêt de Beni. C’est plutôt une guérilla d’embuscades, mais



197

qui, disent-ils, fut assez meurtrière » (MOELLER, 1936 :
76).

Tantôt, les Pygmées apparaissent dans des documents
comme des envahisseurs. Nous avons à ce propos plusieurs
récits notamment celui des Bakoi. Ils sont d’origine
mangbetu : « une colonne de Pygmées, envoyée par le
Mendje-Mangada, fit invasion chez les Babonde et les Bakoï
installés sur l’Alulu et la Nava et les dispersa. Les Babonde
en fuite errèrent dans la forêt de la Nebulu et se réfugièrent
sur les bords de l’Aruwimi » (MOELLER, 1936 : 276). Les
Walengola situent leurs origines dans les régions
montagneuses de l’Est « d’où les chassèrent leurs conflits
avec les Pygmées » (MOELLER, 1936 : 13). Les traditions
des Bakumu et Babira rapportent également que leurs luttes
avec les Pygmées les chassèrent à l’Est. Cristy Cuthbert
affirme que « les hommes de la brousse et les Pygmées se
considèrent comme étant cousins et n’essayent pas de
s’exterminer les uns et les autres, tandis que les Nilotiques
tuent les Pygmées chaque fois qu’ils en ont l’occasion ».
Pourtant les traditions tutsies du Rwanda affirment que les
Pygmées seraient venus avec eux avant qu’ils dominent
d’autres peuples. Pour les Tutsi, cette tradition servait à
justifier leur ancienneté dans les régions conquises. C’est
ainsi que, « les Batwa, à la cour du Mwami Mututsi, sont à
la fois exécuteurs des hautes œuvres, musiciens du Roi et
gardiens des tambours dynastiques qui symbolisent l’ordre
divin du pouvoir, et sur lequel le peuple n’oserait lever leurs
yeux » (GHEERBRANT, 1955 : 158-159).

Dans cette société personne ne pouvait lever sa main
contre les Pygmées sans se voir éliminer. Les Pygmées
constituaient un régiment de combattants infatigables et
téméraires. Ils bravaient des dangers inimaginables et tuaient
sans scrupule ni peur. A coté des Tutsis, les Pygmées
jouèrent ce rôle jusqu’aux années 1950. Le rôle de tueurs,



198

brigands, etc. que les Pygmées jouaient à côté de certaines
communautés avait largement entamé leur image et relations
avec différents peuples notamment les Bantu qui n’avaient
pas pu intégrer dans leur groupe les Pygmées. Quant la
colonisation arriva, la pyramide se renversa. Mais les Tutsi
furent les derniers à utiliser la force de frappe pygmée. Selon
les témoignages de BOURGEOIS (1987 : 109) : « le 20 sept
1950, Joseph Habyarimana est attaqué par quatre Twa,
hommes de main des Tutsi. Il doit la vie sauve à
l’intervention de la foule ». Il poursuit en affirmant que « les
intentions criminelles des Twa contre les Hutu ne cesseront
de se répéter durant les événements tragiques déclenchés par
leurs maîtres les Tutsi à Nyanza, le 8 nov. 1959 deux Twa
tuent Secyugu, leader parti Hutu local. Ils s’attaquent en
suite à l’hôpital dans le but probable d’achever les blessés
Hutu qui sont soignés. Les Twa sont dirigés par l’un des
leurs, le dangereux criminel Harerinka. Le 13 Nov.1959 un
groupe mené par des Twa venus de Nyanza, s’attaque au
leader hutu Mukwiye Polepole à Gikongoro. Il est tué ainsi
que son frère Muboji. Le V.G.G. du R.U. avisé que des
détachements de Pygmées sont envoyés pour torturer et tuer
des personnes connues pour leur adhésion à des idées de
réformes » (BOURGOIS, 1987 : 113). La présence des
Pygmées dans un groupe ethnique avait pour but de justifier
non seulement l’ancienneté du groupe dans la nouvelle
région occupée, mais, aussi de persuader le groupe adverse
de la protection des ancêtres, les Pygmées étant considérés
comme des réceptacles des forces mystiques ancestrales.
C’est dans cette dynamique que les groupes Bantu qui
n’avaient pas l’occasion d’intégrer dans leurs groupes les
Pygmées, les pourchassaient et les dénigraient dans le but de
diminuer leur influence et la force de leurs ennemis.



199

Au plan socio-économique

Les Pygmées dans l’Afrique ancienne paraissaient
comme des guérisseurs, et de grands producteurs
économiques. Leurs femmes avaient la réputation d’être très
fécondes et productives. Partout où ils sont, les Pygmées
devaient veiller à la santé, d’abord des membres de la
famille royale et ensuite du reste de la population. C’est
ainsi que, par exemple,« chez les Nya bushi, l’accouchement
des femmes du Roi se fait par la femme namukuma
appelée mutwakisi femme Mutwa » (MOELLER, 1936 :
499-500). Les Pygmées étaient considérés comme des êtres
doués d’une puissance infinie de la nature, capables de
guérir toutes sortes de maladies connues ou non connues par
l’homme. Pour les Bantu, même un Pygmée mort était
toujours puissant pour guérir et protéger les vivants. C’est
ainsi que pour certaines communautés Bantu, le Pygmée
mort était bien enterré. Mais, ses os étaient recueillis et
coupés en petits morceaux qui servaient d’amulette pour se
protéger contre les mauvais esprits. N’importe quel os
supposé de Pygmée était gardé jalousement et était censé
produire les mêmes effets. Cette croyance a traversé bien des
siècles de sorte qu’aujourd’hui on enregistre des
témoignages faisant mention des Pygmées tués et mangés
parce que manger la chaire d’un Pygmée rendrait le
cannibale invulnérable et tout puissant. Les femmes
pygmées sont encore violées régulièrement aujourd’hui
parce que coucher avec une femme pygmée permettrait,
pense-t-on de guérir plusieurs maladies, notamment le sida.
Cette croyance, qui a commencé depuis l’Afrique ancienne,
amenait beaucoup de jeunes gens Bantu dans la conquête
sexuelle des femmes Pygmées. Cela, pour deux raisons
majeures : premièrement, pour s’attirer la puissance Pygmée,
en second lieu, les femmes Pygmées étaient réputées



200

fécondes, travailleuses infatigables, sages, donc productives
sur le plan économique. La conquête sexuelle qui commença
avec les chefs Bantu, puis le reste du peuple eut comme
conséquence remarquable, la division des Pygmées en trois
groupes : les Pygmées libres, les Pygmées assujettis, les
Pygmées métis.

Les Pygmées libres
Ce sont des Pygmées conservateurs. Pour ces Pygmées

réfracteurs au changement, seule la culture pygmée est la
meilleure. Elle dépasse celle des Bantu et des autres peuples.
Ils devaient réduire, par conséquent, leurs contacts avec le
Bantu et tout autre étranger. Ils restaient enfermés dans la
forêt, leur lieu de culte du dieu forestier. Ils vivaient loin de
la communauté Bantu et des étrangers qu’ils considèrent
comme oppresseurs et envahisseurs.

A l’époque coloniale HALLET et HARTWEG (1967 :
266) ont, chacun respectivement, constaté la même
différence. Le premier constate un groupe de Pygmées
vivant en symbiose dans les villages bantu et on l’informe
qu’ « il ya des Pygmées libres à Rhuya, mais ils sont très
sauvages Baba ». En voulant entrer en contact avec ces
Pygmées libres, un autre Pygmée lui fait remarquer que « les
vrais Pygmées de la forêt sont très difficiles à joindre, ils
sont de moins en moins nombreux chaque année »
(HALLET, 1967 : 102). Il se décide d’entrer en contact
avec ces derniers. Après un jour de marche dans la forêt,
accompagné de deux autres Pygmées, il tombe dans
l’embuscade, et reçoit deux flèches sur la cuisse. Il fut
ensuite traité par les guérisseurs pygmées après plusieurs
explications de la raison qui l’amenait à leur recherche.



201

Ces Pygmées déclarent n’avoir pas souhaité le contact
avec des Bantu et encore moins avec des Blancs. Pour les
Pygmées, les Bantu, ont des mœurs sauvages, et prennent la
plupart de jeunes filles saines pygmées et les amènent dans
leur propres villages. Ainsi, la population Pygmée diminue
rapidement. Il faudrait donc lutter contre cette élimination
progressive de la race pygmée en se retirant dans la grande
forêt où seul Tore le Dieu forestier serait à mesure de
défendre ses enfants pygmées. La corvée de la vie des
cultivateurs bantu était insupportable pour les Pygmées
assurés de trouver dans la forêt la substance pour leur vie
quotidienne. En plus, pour le Pygmée l’homme blanc est
méchant, il faut l’éviter à tout prix. Pour R. HARTWEG
c’est toujours dans le but de conserver leur race qu’il y a
encore « certaines tribus pygmées qui réduisent davantage
encore leurs liaisons avec les Bantu en pratiquant le troc
silencieux » (HARTWEG, 1961 : 83).

Les Pygmées assujettis
Ils étaient appelés assujettis, non parce que les Bantu

les considéraient ainsi, mais, parce qu’aux yeux des
Pygmées libres, leurs frères qui s’unissaient avec les Bantu
ou avec d’autres communautés étaient simplement des
traîtres et des esclaves des Bantu. Les Pygmées assujettis
sont en fait ceux des groupes pygmées qui s’intégraient
facilement dans les groupes Bantu et qui, pendant les
moments de paix, vivaient en paix dans leur nouveau groupe
et au moment des guerres luttaient énergiquement contre
l’ennemi du groupe. C’est ce groupe qui resta pendant
longtemps en relation harmonieuse avec les Bantu. Chacun
se considérait comme membre à part entière du groupe, bien
que pratiquant la chasse et la cueillette. Ces Pygmées
apprirent aux Bantu, les secrets de la forêt, les différentes
techniques de la chasse, leur pharmacopée, etc. Les Bantu de



202

leur coté initièrent les Pygmées à leurs arts magico-religieux,
la pêche, l’agriculture, etc.

Les anthropologues, missionnaires, fonctionnaires
coloniaux, etc. occidentaux qui initiaient les Africains à
leurs sciences occultes, et cela dans le but de les dominer
n’ont pas tardé à considérer l’initiation des Pygmées par les
Bantu comme une stratégie raffinée, élaborée dans le but de
les dominer, les asservir.

Dans les sociétés Bantu l’initiation avait pour objectif
de former l’homme aux réalités du monde des adultes. Tout
initié était considéré comme un homme mûr et capable de
diriger la société. Les non-initiés sont, par contre, considérés
comme des femmes ou des enfants ou encore comme des
bêtes ne connaissant rien de la vie. Les Pygmées et les Bantu
qui sortaient des écoles initiatiques ancestrales étaient des
égaux, hommes matures et frères. Aucun d’entre eux ne
pouvait prétendre asservir l’autre. Plusieurs années de vie
communautaire entre Bantu et Pygmées finirent par produire
un troisième groupe que nous qualifions de Pygmées métis.

Les Pygmées métis
C’est difficile de les identifier aujourd’hui. Ils sont

presque membres à part entière de différents groupes
ethniques bantu. Certains parmi eux constituent l’une ou
l’autre des tribus bantu aujourd’hui. Ce croisement provoqua
un changement génétique important et l’accroissement
numérique de différents groupes bantu, qui se voyaient de
plus en plus nombreux et forts. Les anthropologues,
missionnaires et explorateurs en contact avec des
communautés africaines, constatèrent que différents groupes
étaient constitués d’un amalgame d’éléments bantus et
pygmées.



203

Moeller, dans son ouvrage les grandes lignes des
migrations Bantu, illustre l’intimité qui liait jadis les Bantu
et les Pygmées dans différentes sociétés :

Chez les Bashi nous trouvons :
- les Banyamwacho, famille régnante
- les Banya lwizi, qui se disent Batwa
- les Batwa de Lushulu métissés de Bantu

Chez les Banyintu, métissés de Warega et de Batwa
nous trouvons :
- les Batumba
- les Banganga.
- les Balinsi, qui se disent Batwa.

Les Watembo comprennent :

- un élément Muhavu
- les Banande
- et les Batwa ou Pygmée », etc.

Dans d’autres groupes ethniques, le même métissage a
été observé. «R. Mortier a trouvé des indices de métissages
de la race pygmée dans plusieurs clans, surtout chez les
Ngba et les Nzukunda du groupe Kunda et les Kpudu du
groupe Biyo, tous de la langue Ngbandi ; chez les Pili de
Mbanza de l’Est, chez les Bongbada, clan Bokonga de
Ngbaka, et chez les Bosongbongo des Ngombe de la région
de Bosobolo » (VEDAST, S.d. : 22). L’attraction
qu’exerçaient les femmes Pygmées chez les Bantu est en
contradiction avec beaucoup de mythes et stéréotypes
constitués autour des Pygmées. Les hommes pygmées aussi



204

se liaient en mariage avec les femmes bantu et les plus
difficiles des femmes bantu tombaient sous la puissance de
Makumu : une pratique sexuelle pygmée qui a largement
influencé la culture sexuelle mongo. Deux femmes bantu
m’ont témoigné la puissance sexuelle des Pygmées et la
dimension excentrique de leurs verges.

Les Pygmées ont influencé les us et coutumes, les
caractères physique et moral, etc. de différents peuples.
CUTHBERT (1952 : 52) remarque que « les statures des
individus des tribus en bordure de la forêt ont plusieurs
pouces de plus que celle des Pygmées, quoiqu’ils soient
toutes de mêmes petites gens, et de couleur foncée. Ils ont
aussi beaucoup de caractères physiques et des habitudes des
Pygmées ».

Concernant les peuplades du Maniema, VANSINA
(1965 : 105) note que, « ces population se sont établies dans
la région depuis des temps très reculés et toutes sont
considérées comme étant des mélanges de Pygmées et de
Bantus ».

Toutes ces illustrations, témoignages et récits
précisent le rôle joué par les Pygmées dans l’Afrique
ancienne et donnent l’image de Bantu envers les Pygmées
durant cette période. Les Pygmées, héros de l’Afrique
ancienne, ont d’abord été l’objet d’admiration profonde et de
culte. Les différents peuples Soudanais, Nilotiques, et Bantu
recherchaient et consolidaient les alliances et les relations
d’amitié avec eux pour diverses raisons. Les vaillants héros
Pygmées de l’Afrique ancienne étaient considérés comme
les esprits des ancêtres, doués de puissance et de force que
chacun cherchait à posséder. Les uns et les autres
cherchaient à affirmer leur ancienneté dans la région
nouvellement occupée par la présence des Pygmées à leurs
cotés. Les Pygmées guides et soldats infatigables étaient
alors les symboles de l’ancienneté et de la force des mânes.



205

Quand l’Afrique tomba sous la coupe de la domination
européenne, alors se réalisa pour les Pygmées ce que notait
WOSIEN (1974 : 11): « les dieux vaincus deviennent des
démons, et quand une nouvelle religion remplace une forme
antérieure du culte, elle relègue les anciens dieux au rang
des démons ». Les Pygmées sous la domination européenne
seront relégués aux oubliettes et traités comme des êtres à
part. Les stéréotypes et les clichés multiformes que
produiront les colonisateurs seront adoptés et propagés, et
par les groupes en conflit avec les Pygmées et par les ancien
alliés des Pygmées au service des colonisateurs. Pour nous
en rendre compte nous examinons la situation des Pygmées
sous la colonisation.

PYGMEES ET BANTU SOUS LA DOMINATION
EUROPEENNE

Les premiers étrangers en contact avec les Africains
furent, dans la plupart des cas, des négriers européens. Ces
derniers rencontrèrent des communautés africaines
relativement divisées. Les préjugés et les stéréotypes
qu’entretenaient les uns envers les autres furent les moyens
sûrs que trouvaient les négriers pour dominer, asservir et
surexploiter les Africains. Les Africains se vendirent à
l’étranger. Les biens précieux des Africains, notamment
l’ivoire, furent pillés. Parlant de leur commerce au Congo,
Tip Tip affirme que « l’ivoire n’y avait aucune valeur, on
pouvait donner ce qu’on voulait et dire : va-t-en, vite » aux
fournisseurs noirs. Les Bantu qui dans la plupart des cas
s’approvisionnaient en ivoire auprès des fournisseurs
pygmées ne pouvaient qu’à leur tour dire à ce derniers « va-
t-en, vite », parce qu’eux - mêmes étaient ainsi traités. Ce
mauvais traitement amena la majorité des Pygmées à



206

fournir moins à leurs clients. Comme conséquence, « les
chefs arabes revendiquent la forêt, dominent les noirs et
essayent de réprimer les Pygmées qui s’opposent à cette
pénétration » (CUTHERBERT, 1952 : 46). Les Pygmées,
fiers de leur liberté, ne voulurent ni travailler, ni servir des
porteurs, ni encore être sous la domination de qui que ce soit.
Mais, « les Pygmées ne peuvent rien faire contre les fusils de
leurs ennemis, et ainsi la paix règne, volontairement ou non.
Les Wangwana ou autres voisins ferment les yeux sur les
ennuis qu’ils peuvent causer, car quoiqu’ils ne veulent pas
travailler ou servir de porteurs, ils sont utiles pour bien des
choses. Les chefs arabes et autres font tout ce qu’ils peuvent
pour encourager des petits bons hommes à camper dans la
forêt près d’eux, à cause de l’ivoire qu’ils peuvent apporter »
(CUTHERBERT, 1952 : 46-47).

L’attitude des négriers modifia les relations entre les
Pygmées et les Bantu. Sous la domination coloniale la
situation s’empira. Les Pygmées, aux yeux du colonisateur,
étaient des animaux sauvages, des êtres marginaux, des
curiosités, des sorciers et, en définitive, des être à part.
Certains Pygmées seront gardés dans des réserves intégrales,
d’autres regroupés près des routes pour impressionner les
touristes. Le traitement particulier dont furent victimes les
Pygmées pendant la période coloniale engendra des préjugés
et stéréotypes multiformes qui brisèrent progressivement les
relations familiales, de coopération et l’intimité qui liait
jadis les Pygmées à d’autres communautés africaines,
notamment les Bantu.

Chaque groupe Bantu, chaque homme fort commence
ainsi à se proclamer maître des Pygmées, probablement,
dans le but de les épargner des mauvais traitements des
Blancs et permettre à ces derniers de laisser les Pygmées à
leurs cotés, pour les aider. Les Blancs ne pouvant pas utiliser
les Pygmées (jugés comme des sujets incontrôlables)



207

laissèrent ainsi les Bantu, qui connaissaient leur force de
travail les utiliser à leur guise et approuvèrent les prétentions
des groupes et individus qui se disaient maîtres des Pygmées.
Sous la colonisation, les Pygmées furent alors surexploités
par leurs propres frères africains qui les utilisaient pour la
chasse, les chants, la récolte de copal, etc. sous le silence du
colonisateur. Un jour l’agronome du Congo belge HALLET,
voulut rencontrer « des Pygmées libres » de la forêt. Il
sollicita l’aide d’un Pygmée asservi. La réponse fut
révélatrice : « demande à un homme de le faire, je ne suis
qu’un pygmée (…). Tout le monde le sait, les Bantu nous
traitent comme des esclaves. Ils nous font travailler dur et
nous paient avec des bananes et quelques bols de pombe.
Les Blancs nous considèrent comme des singes, tout ce
qu’ils souhaitent, c’est nous voir danser et monter aux arbres.
Personne ne s’intéresse à nous » (HALLET, 1967 : 257).
Cette réponse bouleversa l’agronome qui prit l’engagement
de parler au gouverneur en faveur de l’éducation des
Pygmées. La réponse fut aussi terrifiante : « nous laisserons
les Pygmées tels qu’ils sont, avait proclamé l’administration,
libres de suivre leur mode de vie traditionnel dans cette forêt
vierge qu’ils aiment tant et à laquelle, ils sont à bien des
égards complètement et parfaitement adaptés » (HALLET,
1967 : 259).

Ainsi, « contrairement aux autres peuplades du Congo,
les Pygmées n’avaient jamais fait l’objet d’un recensement,
ni reçu une carte d’identité, ni été soumis à l’impôt par tête
prélevé sur tous les noirs adultes et sains. Cet impôt
équivalait à une reconnaissance officielle du fait qu’un
homme était arrivé à maturité et considéré comme capable
de travailler. La plupart des jeunes garçons se montraient
impatients de posséder leur carte d’identité, et de
commencer à payer l’impôt. De même quelques fiers
vieillards aimaient continuer à payer pour se sentir encore



208

jeunes et forts. Quant aux noirs entre deux âges, ils en
étaient irrités et s’efforçaient habillement d’y échapper.
L’exemption était évidemment prévue au bénéfice des
Pygmées, mais elle avait pour effet de les humilier et de leur
enlever tout sens de responsabilités. Pis encore, le
gouvernement les avait mis en dehors du code légal auquel
étaient soumis tous les autres habitants du Congo, blancs
aussi bien que noirs. En conséquence, c’étaient les seigneurs
noirs que l’on traînait à la prison, en tant que responsables
des actes criminels, le plus souvent des vols ou des meurtres,
que commettaient les serfs Pygmées » (HALLET, 1967 :
260). Pour parachever ce bel édifice, poursuit
l’agronome, « le gouvernement avait même laissé les
Pygmées s’installer dans les parcs nationaux et les avait
autorisés à tuer les gibiers protégés comme s’ils faisaient
partie de la faune locale. Les bandes de touristes qui
visitaient la lisière du pays pygmée avaient apparemment
cette même idée. Elles leur lançaient des cacahuètes et
bonbons comme aux singes du zoo. Parfois, ils laissaient
tomber des morceaux alléchants et s’amusaient à regarder
les petits hommes affamés se battre furieusement pour s’en
emparer. Un jour je vis un touriste lancer par la fenêtre de sa
voiture une poignée de sel et filmer les Pygmées, très privés
de cette denrée, entrain de lécher à quatre pattes les grains
précieux à même le sol. Des cinéastes amateurs leur offrirent
des cadeaux spectaculaires, une montre sans valeur, un
briquet, pour qu’ils grimpent aux arbres et sautent de
branches en branches. Deux adolescents d’Ebikeba restèrent
infirmes à la suite de ces exhibitions et un troisième mourut
dans une chute. D’autres cherchant sans doute à filmer la
« véritable Afrique » pour impressionner leurs amis en
rentrant, tentèrent de convaincre à grand renforts de cadeaux
les Pygmées effarouchés et sceptiques d’enlever leurs cache-



209

sexe en feuilles de fucas et de faire l’amour sous l’œil de la
caméra » (HALLET, 1967 : 260).

Nous avons lu plusieurs autres témoignages du même
genre chez différents auteurs. GHEERBRANT note que,
« les belges ont comme les autres européens, constitué en
Afrique des zones de « réserve intégrale » de la nature, dont
tous les habitants ont été chassés pour qu’y subsiste, comme
sur une planète inhabitée, l’équilibre biologique naturel qui
permettra de mieux connaître les lois de développement de
la flore et de la faune africaine. Dans la haute forêt de
« réserve intégrale » il y avait aussi des Pygmées ».

Tout homme désire le paradis. Revendiquer la parenté
pygmées revenait à choisir l’enfer, c’est-à-dire les mauvais
traitements. Quelques Bantu, ne voulant pas être confondus
avec les Pygmées, se proclamèrent maîtres des Pygmées en
complicité avec le colonisateur. Cette situation qui dura
toute la période coloniale, finit par créer et faire croître dans
les esprits des uns et des autres des préjugés, des stéréotypes
et le mépris de toutes sortes. Les Bantu pliés sous le dur
labeur du colonisateur, se déchargèrent chez les Pygmées. Ils
adoptèrent à leur tour les opinions, idées reçues, stéréotypes,
etc. que les Blancs ont forgés et entretenus autour envers les
Pygmées et traitèrent ces derniers comme tels. Les Pygmées
ont fait face aux nombreux stéréotypes et préjugés au
courant de leur histoire. Ces stéréotypes ont été acceptés,
assimilés, entretenus et répétés par des nombreux chercheurs
scientifiques, de groupes ethniques, notamment les Bantu.
De différents documents consultés, nous avons dégagé
quelques uns de ces stéréotypes, qui continuent encore à
nourrir les intelligences des différents groupes ou individus
aujourd’hui. En voici quelques – uns.



210

QUELQUES IDEES REÇUES ET STEREOTYPES
CONSTITUES ENVERS LES PYGMEES AU
COURANT DE L’HISTOIRE

Ces textes sont des citations prises comme telle chez
les auteurs.

1. les naïfs observateurs (SCHEBESTA, 1957 : 63),
2. Beaucoup de Bambuti considèrent les chimpanzés comme
leurs ancêtre (SCHEBESTA, 1957 : 176),
3. Petits hommes, si craintifs, si méfiants (TRILLET, 1945 :
64)
4. Frères déshérités (TRILLET, 1945 : 11).
5. Le pygmée est à peine supérieur au singe. C’est une bête
puante que chacun a droit de prendre, d’asservir, tuer selon
son bon plaisir. C’est un enfant de singe, ce n’est pas un
homme (ibidem : 26),
6. Les Pygmées sont des hommes singes (ibidem : 27),
7. Les Pygmées sont des dégénérés (Ibidem : 28),
8. L’homo pygmous représente à tous égards la forme
primitive de l’humanité (ibidem : 28),
9. Les Pygmées différent d’autres races par le sang (ibidem :
53),
10. Aucune assimilation n’est possible entre Pygmées et
Bantu (ibidem : 54),
11. un pygmée est laid, franchement laid, très laid (ibidem :
56),
12. Les Pygmées puent odeur à nulle autre pareille, odeur
partout la même donc symptomatique (Ibidem : 58),
13. les Batwa dégagent une odeur tellement acre, qu’elle
irrite les muqueuses et fait tousser (ibidem :58).
14. Il est très facile de gagner la confiance du Pygmée, il
suffit d’être bon avec lui (ibidem : 59),



211

15. Les Pygmées sont « des gorilles mal dégrossis (R.P.
Trillet 1933 :197),
16.Le Pygmée dans sa torpeur et son atavisme séculaire,
reste notre petit homme ! Il ne cherche guère à se secouer
pour s’élever (Ibidem : 247),
17. Les sans- souci (ibidem : 248),
18. Le Pygmée est avant tout profondément épris de sa
liberté. Il y a tout sacrifié, même son bien- être (Ibidem :
245),
19. Le Pygmée a des défauts, il en a beaucoup
(Trillet1945 :245),
20. En bon païen, comme tous les païens le Pygmée ne
comprend pas le pardon des injures ; cet animal est très
méchant. Quand on l’attaque, il se défend (Ibidem : 259),
21. Le chasseur pense peu au lendemain, assuré de trouver
sa subsistance au jour le jour, dans un monde qu’il connaît
mieux que personne. Il est le meilleur des conservateurs
(TURNBULL, 1973 : 19),
22. Les besoins du moment sont prépondérants dans l’esprit
du chasseur (Ibidem : 23)
23. Petits êtres naturellement sauvages (Christy Cutherbert,
1952 : 42),
24. Petites bêtes dépravées (Ibidem : 43),
25. Semblables à des craintifs animaux sauvages, les
Pygmées sont extrêmement timides et nerveux en présence
de l’homme blanc ou des étrangers, mais lorsqu’ils sont sûrs
de leur entourage ils ont un esprit vif, rusé et peuvent être
très féroces. Dans leurs campements ils sont joyeux et
éveillés, mais changent vite et deviennent querelleurs
comme des enfants maussades (Ibidem : 50),
26. Ils ont très peur de l’eau (ibidem : 50),
27. Les Pygmées grimpent comme des écureuils à la plus
haute cime d’un arbre pour y atteindre du miel ou un animal
tué (Ibidem : 50) ,



212

28. Dans la forêt ils arrachent des racines, grimpent haut
pour toutes sortes des fruits et de baie, prisent la noix de
kola plus que tout autre et cherchent les champignons. Ils
traqueront une tortue et la retireront de sous une souche ou
chasseront un singe sans se laisser voir, et le perceront d’une
flèche empoisonnée, pointue comme une aiguille, à
n’importe quelle hauteur (Ibidem : 50),
29. Hérodote qualifiait les Pygmées de « nation des
sorciers » (B. Verner 1993 :21),
30. Les Pygmées témoignent l’indifférence absolue aux
abeilles et à leurs piqûres, s’ils en
ont reçu (Cutherbert : 44)
31. Les Pygmées possèdent la connaissance de la vie privée
de chaque animal, grand ou petit (Ibidem : 43),
32. Sans l’aide des Pygmées le chasseur est sans pouvoir
dans la forêt. Il ne peut trouver aucun animal, ni revenir à
son point de départ (Ibidem :44),
33. Les Pygmées sont les derniers représentants des
habitants de l’Afrique couverte des forêts (Ibidem : 53),
34.Le pygmée n’a, sous aucune forme, la conception de la
divinité (Ibidem : 44),
35.Un pygmée appartient aux Bantu au même titre que sa
chèvre, ses poules ou sa case. Ainsi le veut la coutume
(DHELLEMMES 1986 : 32),
36. Les Pygmées sont sales (Ibidem : 59),
37. Les Pygmées sont des nains (ibidem :14),
38. Le pygmée vit aussi bien en haut des cimes les plus
élevées qu’à terre, franchit d’énormes distances en se
suspendant aux lianes flexibles qui se balancent et se
relancent d’arbre en arbre, court sur les branches, se colle
aux troncs, se rit de difficultés (Ibidem : 16),
39. Un sauvage, un être à l’écart de la civilisation (ibidem :
15),
40. le pygmée est voleur (ibidem : 15),



213

41. Le pygmée se laisse exploiter avec résignation (ibidem :
15),
42. En Europe, aux Etats-Unis, dans les pays riches, les
Pygmées sont considérés comme des curiosités (Ibidem : 14),
43. Qui est Ota Benga ? Un pygmée : lutin, nain, cannibale,
primitif, sauvage, au-delà du singe mais pas tout à fait
humain, rabougri, arriéré, inachevé, un être qui provoque la
stupéfaction, dont on se moque, qu’on taquine, qu’on met en
cage, telles sont quelques - unes des descriptions qu’on a
faites d’un Pygmée arrivé aux U.S.A. (Verner, 1993 :21),
44. Constatant que, les Pygmées vivent en relation
relativement étroite avec des singes et des perroquets, nos
scientifiques déduisaient que le comportement erratique des
Pygmées traduisait l’influence de ces créatures inférieurs sur
leur habitudes de pensée (Ibidem : 31),
45. Les Pygmées sont des gens capricieux et difficiles à
maitriser (ibidem : 31),
46. Des mœurs des bêtes et nulle religion (Verner : 52),
47. Des délinquants (ibidem : 54),
48. Une tribu vouée à l’art de la farce (ibidem : 159),
49. Les Pygmées eurent droit à leur lot habituel
d’appréciations négatives, car ils ne cessèrent de faire des
sottises et ne prenaient absolument rien sérieusement
(ibidem :159),
50. Le manque d’intelligence était préjudiciable au bon
fonctionnement des muscles (ibidem :161),

51. Les Batwa sont disposés à croire n’importe quoi
(ibidem :168),
52. Au Congo, on raille les Pygmées pour leur petite taille et
leurs mœurs de coureurs de la forêt(ibidem :168),
53. Deux herbes revêtent une importance particulière pour
les Pygmées : le lulonga, qui était utilisé pour la fabrication



214

du poison et le bangi qui est l’herbe de la réflexion,
(Ibidem :188),
54. Les Pygmées n’ont ni religion, ni témoignage du passé,
ni tradition, ne pratiquent aucun rite fétichiste, et sont
dépourvus de superstition tribales,
55. Leurs seuls aliments végétaux sont les bananes, les
patates douces et le manioc, qu’ils achètent ou volent à leurs
voisins. Un pygmée aurait mangé soixante bananes au cours
d’un repas(en plus d’autres aliments) et en aurait redemandé.
Ils pratiquent le cannibalisme (Ibidem : 293).
56. Les Pygmées sont extrêmement habiles et astucieux. Ils
sont renommés pour leur courage dans les guerres menées
contre les tribus de plus haute statures (Ibidem : 292).
56. Les Pygmées marchent les pieds tournés en dedans. Ils
décapitent leurs ennemis tués au combat (Ibidem : 294).
57. Les Pygmées sont des « petits démons » (ibidem : 47).
58. Les Pygmées sont « des êtres semblables à des gnomes
(ibidem :47).
59. Les représentants les plus petits de la race humaine
(ibidem : 291).
60. Ils semblent être la proie de pulsions qui leur font
trouver du plaisir dans la méchanceté (ibidem : 294),
61. Ils aiment jouer et font des cabrioles comme des enfants
(ibidem : 294),
62. Les Pygmées ignorent tout de la différence entre les
enfants et les adultes (Verner : 52),
63. La civilisation signifie l’anéantissement des Bambuti
(Schebesta P. 957 : 190).
64. Les femmes Pygmées achètent une pièce de pagne pour
se partager à huit (Témoignage).
65. Les Pygmées sont autochtones de l’Afrique sans aucun
élément culturel (Olderogge 1980 : 303).
66. Le degré de civilisation chez les Pygmées n’avait jamais
atteint l’âge de pierre (Hallet J.P. : 1967).



215

67. Les Pygmées sont des « êtres curieux et mystérieux
(Pygmées2009 :2).
68. Le dénouement matériel des Mbutis, effrayant pour un
étranger, n’est pas ressenti par eux-mêmes comme privation
(Maquet J. 19.. :311).
69. Les plus petits hommes du monde (Ibidem : 310).
70. La seule croyance religieuse profonde et vécue des
Mbutis est le culte de la forêt, dont ils se disent enfants
(Ibidem : 311).
71. Les Pygmées ont la peau brune, plus claire que celle de
leurs voisins. Ils ont les jambes courtes, les bras longs, la
chevelure crépue « engrains de poivre », le nez large et court,
les lèvres minces (Ibidem : 310).
72. Les Mbutis apprécient le chanvre et les boissons
fermentées (Ibidem : 310).
73. Les plus petits hommes, les Pygmées sont un musée
préhistorique vivant (HARTWEG R., 1961 :27).
74. Un pygmée n’attaque jamais, il se défend toujours
(Djuma B. 1992 : 182).
75. Les Pygmées seraient les seuls à pouvoir résister à une
guerre nucléaire (Ibidem : 185).
76. Un vrai pygmée même pris séparément, ne ment jamais
(ibidem : 183),
77. Les Pygmées ont une maitrise inégalable de la nature en
général et de la botanique en particulier (ibidem : 183),
78. Les Pygmées sont des souvenirs vivants d’une phase
ancienne d’évolution (J. Cornet 1982 : 3)
79. Les Pygmées « sont versatiles (ibidem : 19),
80. On ne rencontre guerre chez eux la lèpre, la tuberculose
ou la syphilis (ibidem : 9),
81. Les Pygmées adorent l’alcool. L’alcool que les Pygmées
aiment consommer est local : on appelle cela le « lotoko »
(Sorel Eta 200 : 2).



216

82. Leur apparence est celle d’un homme, mais leur cerveau
est celui d’un singe (Cornet 1982 : 12).
83. Ils viennent de la forêt redoutable hantée par les esprits,
dont ils n’ont pas peur et avec qui, sans nul doute ils ont
passé des accords mystérieux (ibidem : 12).
84. Ils restent les libres enfants de la forêt (ibidem :12),
85. Les Pygmées vivent dans deux mondes différents, l’un
quand ils sont hors de la forêt et l’autre, plus authentique
quand ils ont rejoint leur milieu naturel de vie (Ibidem : 15)
86. La magie n’a presque pas de place dans un rituel pygmée
(ibidem : 27),
87. La présence enveloppante et protectrice de la forêt est
une donnée de base de l’existence des Pygmées (ibidem :
27),
88. Toutes les tentatives de faire sortir les Pygmées de la
forêt et de les sédentariser le long des routes se sont soldées
par un échec (ibidem : 27),
89. Chez les Pygmées, il n’y a personne qui est soupçonné
vouloir consciemment ou non le malheur de l’autre (ibidem :
27),
90. Ce sont des extraordinaires musiciens et des danseurs
infatigables (ibidem : 31),
91. Dans la société pygmée, des personnes malveillantes
peuvent en effet, projeter mystiquement des débris, de
bouteilles ou les poils d’un animal dans le corps d’une
personne (Sorel Eta 2010 : 2).
92. Les chasseurs et cueilleurs de la forêt sont les Pygmées
(MABIALA M., 2004 : 35).
93. Les Pygmées sont habitués à vivre dans la pénombre et
le silence de la forêt (ibidem : 35),
94. Les Pygmées ne faisaient pas des pièges à l’origine
(ibidem : 35),
95. La vie dure nomade amène les Pygmées à supprimer les
enfants inaptes à la lutte pour la vie (Ibidem : 36).



217

96. Le pygmée fait des invocations qu’il adresse
occasionnellement au dieu de la chasse et de la forêt
(Ibidem : 36).
97. Pour les Bantu, que représentent les Bambuti ? Tout
d’abord et avec une conviction totale, ils les considèrent
comme des sauvages, des êtres inférieurs. Ce ne sont qu’à
moitié des hommes (J. Cornet, 1982 :11),
98. Ce sont des populations dont l’histoire cherche encore à
être mieux élaborée (D. Nkoy E., 2005 : 13).
99. Vouloir séparer les Pygmées de la forêt et de la nature
les exposerait à une extermination et à une extinction
(Ibidem : 36).
100. Il n’existe pas encore des politiques adaptées de
promotion et d’intégration des populations Pygmées qui
tiennent compte de leurs particularités et de leurs atouts
(Ibidem : 9).
101. Les Pygmées entretiennent des rapports séculiers avec
les Bantu dont ils sont dans bien des cas des sujets (Ibidem :
40).
102. Chaque clan Pygmée est assujetti ou dépendant d’un
clan Bantu (Ibidem : 43).
103. Les Pygmées appartiennent comme des serviteurs à des
familles Bantu dont ils sont membres à part entière (Ibidem :
40).
104. Le pygmée a généralement peur de s’adresser aux
structures politico administratives et judiciaires parce qu’il
les considère comme des structures oppressives, réservées et
adaptées au mode de vie des Bantu (ibidem : 44),
105. Le peuple pygmée est en pleine extinction à cause des
conditions de vie néfastes qu’il mène (ibidem : 52),
106. Le pygmée dans certaines contrées du pays est taillable
et corvéable à merci (ibidem : 56),
107. Les autochtones Pygmées subissent des discriminations
en matière de mariage. Le mariage entre les autochtones



218

Pygmées et les Bantu, bien que juridiquement possible, est
sociologiquement impossible (Ibidem : 61).
108. certains biens produits par les Pygmées ne sont pas
consommés par les Bantu qui, par dédain, les rejettent
(ibidem : 64),
109. Le pygmée n’a pas toujours un libre choix du travail.
Car bien souvent, il est forcé (ibidem : 65),
110. Les Pygmées n’ont pas droit à une sécurité sociale
(ibidem : 65),
111. L’analphabétisme est le lot de la grande majorité des
Pygmées. 95% de Pygmées ne savent ni lire, ni écrire, ni
compter et calculer (ibidem : 66),
112. L’adultère, le vol, la calomnie, les injures faites aux
parents ou aux vieillards sont des manquements aux
commandements de Dieu qui punit par le foudroiement et
l’attaque au léopard (Mabiala : 36),
113. Les Pygmées doivent lutter constamment contre
l’absorption culturelle complète par les Bantu. Pour cela, ils
doivent s’efforcer de maintenir leur vie traditionnelle de
nomades chasseurs (ibidem : 37).
114. Les Pygmées se partagent l’espace avec les ustensiles
(s’il y en a), les habits, les réserves alimentaires, les animaux
domestiques, la volaille, etc. (Nkoy, E., 2005 : 76),
115. Les Pygmées ont certaines pratiques culturelles
différentes de celles de Bantu et hésitent souvent à en faire
recours par peur d’être davantage stigmatisés. L’identité
culturelle propre des Pygmées est en voie de disparition
(ibidem : 79).
116. Partout en Afrique centrale, les Pygmées sont les
premiers habitants et les premiers occupants (ibidem : 79),
117. Pour les Pygmées, il n’y a pas la vie sans forêt. Car
celle-ci est non seulement la mère nourricière mais aussi une
source de vie (ibidem : 81),



219

118. Partout en R.D.C. et en Afrique, la forêt est livrée à une
exploitation industrielle effrénée qui a pour conséquence la
destruction de la forêt, la privation des Pygmées de la faune
et de la flore dont ils dépendent, la profanation de leurs lieux
de culte(les Pygmées vouent à la forêt des rites sacrées), la
perturbation de leur habitat, etc. (Ibidem : 82).
119. Les Pygmées semblent réfractaires au processus de
changement et de ce fait, accentuent leur vulnérabilité
(ibidem : 87),
120. Les Pygmées sont « les gnomes de la forêt »
(Gheerbrant A. 1955 : 152).
121. Les Pygmées n’aiment pas la savane et le soleil est leur
ennemi (Vanhove J.1943 : 91).
122. Leur domaine est la grande forêt, c’est là seulement
qu’ils deviennent des hommes forts (ibidem : 91).
123. Les Pygmées marchent tête baissée pour suivre sur le
sol la trace du gibier (ibidem : 91),
124. Les Pygmées sont abandonnés à leur propre sort. Ils
n’ont pas accès aux soins médicaux (Nkoy, E., 2005 :70),
125. Les villages et campements Pygmées connaissent la
prolifération des I.S.T/V.I.H-Sida (ibidem : 72),
126. Plusieurs Pygmées jusqu’à ce jour dorment encore sur
la natte, à même le sol (ibidem : 75),
127. Jusqu’à l’âge scolaire et parfois même à plus de 6 ans,
les enfants Pygmées marchent encore nus (ibidem : 77),
128. L’Okapi et le pygmée se ressemblent par leurs mœurs.
Tous deux recherchent l’obscurité de la forêt vierge et fuient
la lumière du soleil et le voisinage des hommes
(SCHEBESTA, 1957 : 27).
129. Les Pygmées ce sont des hommes naïfs et sans
préoccupations, des êtres de l’instant, pour eux, seul
aujourd’hui a un sens. Ils s’adaptent suivant leur sentiment à
toute situation nouvelle, et sans regarder ni en arrière, ni en
avant. En conséquence ils sont inquiets, sournois, versatiles



220

et il ne faudrait pas songer à se fier à eux. Leur nature est
totalement innocente, mais leur impressionnabilité les
entraîne sans réflexion. Leurs décisions, leurs promesses,
leurs engagements n’ont de sens que dans l’instant. Les
Pygmées sont dénués de persévérance ; une occupation
inaccoutumée les impatiente. Tout nouveau lieu leur est vite
insupportable (SCHEBESTA, 1940 : 82).
130. Les Pygmées ne sont pas reconnus dans la pratique
comme des citoyens à part entier (SCHEBESTA, 1940 : 88),
131. Les chasseurs pensent peu au lendemain
(TURNUBULL, 1973 : 19),
132. Les besoins du moment sont prépondérants dans
l’esprit chasseur (TURNUBULL, 1973 : 23),
133. Les Pygmées Mbutis considèrent leur luxuriante forêt
tropicale comme une déité bienveillante (TURNUBULL,
1973 : 25),
134. Leur membre viril est long au point de leur pendre
jusqu’aux chevilles (CLESINS, 2010 : 1),
135. Les Pygmées sont très belliqueux (De JONGHE, 1949 :
27),
135. Des êtres inferieurs (CORNET, 1962 : 11)
137. Le pygmée se laisse exploiter avec résignation. Jamais
la moindre violence : ce n’est pas dans sa nature. C’est un
doux (DHELLEMMES, 1986 : 15),
138. Le Pygmées vit aussi bien en haut des cimes plus
élevées qu’à terre, franchit d’énormes distances en se
suspendant aux lianes flexibles qui se balancent et le
relancent d’arbre en arbre, court sur les branches, se colle
aux troncs, se rit des difficultés (DHELLEMMES, 1986 :
16).
139. S’il est permis de parler du caractère enfantin des
primitifs, il faut le définir par le manque de maîtrise,
l’instabilité et l’inconstance, et aussi par la crainte innée de
tout ce qui est étranger, tous ces sentiments que l’on



221

retrouve chez les Bambuti. Leur mouvement de papillon est
un obstacle à tout recueillement. Leur irritabilité est toujours
en éveil, et leurs colères sont sauvages (SCHEBESTA,
1940 : 82).
140. Le pygmée, ce deuxième mystère de la forêt vierge,
contrairement au gracieux et svelte Okapi, se fait remarquer
par la laideur de son visage et le manque d’harmonie des
proportions de son corps (SCHEBESTA, 1957 : 27).
141. les Pygmées ne s’attachent pas aux étrangers et la
reconnaissance leur est en général inconnue (SCHEBESTA,
1957 : 32).

PYGMEES ET BANTU DANS L’AFRIQUE
INDEPENDANTE

Les espoirs que faisaient naître les indépendances dans
divers pays africains se sont envolés. A la base, les conflits
multiformes, le règlement de comptes, l’intolérance et les
préjugés que les colonisateurs avaient réussis à enraciner
dans les esprits des uns et des autres et dont l’homme
africain n’a pas pu se départir. Les Chefs Africain sont,
pense- t- on devenu maître de leurs richesses, leurs pays, et
règne en maître absolu sur leur sujets, non pour s’asservir la
nature au profit de tous, mais pour asservir l’autre, l’écraser,
le dominer et régner seul. Dans ce climat d’intolérance, que
les uns et les autres ont entretenu, les Pygmées, qui pendant
longtemps étaient regardés comme des animaux dans les
parcs, ont crié eux aussi « lipanda » sans pour autant
diminuer le poids des préjugés et stéréotypes qui pesaient
sur eux.

En effet, le constat est aujourd’hui amer et l’image du
pygmée chez les Bantu est tellement ternie suite aux
différentes attitudes de certains chefs rebelles qui violent
constamment les femmes pygmées sous prétexte que



222

« coucher avec une femme pygmée permettrait de guérir de
nombreuses maladies, notamment le sida ». Les actes de
cannibalisme sont signalés ça et là, l’alibi est simple :
« manger la chair d’un pygmée rendrait le guerrier
invulnérable et fort ». D’autres encore procèdent aux
« enterrements vivants des pygmées », pour motif qu’ils
sont des éternels traîtres. Des témoignages sont multiples.
Selon SINAFASI MAKELO (représentant de Action for the
protection of right of minorities) en Afrique centrale et en
R.D.C., « dans la forêt de Mambasa située dans le district
d’Ituri, on tuait les Mbuti, un autre groupe de Pygmées et on
les mangeait » (KIMANKATA, 2006 : 56). Adolphine
Muley fait également état des informations selon lesquelles
les Pygmées seraient victime du cannibalisme. Malgré les
efforts de sédentarisation des Pygmées et leur petite poignée
des lettrés pygmées, soit deux pourcent, la situation à
laquelle les Pygmées sont confrontés en RDC ou ailleurs est
particulièrement préoccupante. Ils ne participent pas aux
élections, ni à l’administration et n’ont même pas accès à
des soins de santé. Cela est dû à la fois à l’auto-exclusion
des Pygmées de la société globale et au regard qu’ont les
autres sur les Pygmées. DJUMA déclare au siège de l’ONU
en 2004, que « les autres Congolais considèrent les Pygmées
comme de sous hommes ». Elle poursuit en affirmant que,
« l’armée a notamment recours au viol, à l’enterrement
vivant et au cannibalisme dans le but d’exterminer les
Pygmées afin de pouvoir mettre la main sur leurs minerais
et leur bois d’œuvre » (KIMANKATA, 2006 : 56). Les
attitudes des gouvernements postcoloniaux vis-à-vis des
Pygmées en R.D.C. sont mitigées. Pour la Première
République, les Pygmées sont presque inexistant ou des
simples spectateurs. Les Pygmées sont restés dans la forêt
sans que personne ne pense à eux. Pour résoudre le
problème, en 1970 le président Mobutu manifesta la volonté



223

de protection de la nature en créant les différents parcs
nationaux : Kundelungu au Shaba, Kahuzi Biega et Maïko
au Kivu, et Salonga dans le Bandundu et l’Equateur. Les
Pygmées y furent délogés et la chasse fut interdite.

Pour soulager le mécontentement de certains groupes
et O.N.G. qui pensaient que le président voulait
définitivement déstabiliser la vie des forestiers et par
conséquent les exterminer, le Président Mobutu recruta 75
Pygmées dans son armée. Quelques mois plus tard, en 1972
lors d’un grand meeting populaire, les spectateurs virent
sortir du milieu des géants soldats, un soldat pygmée. Ce
dernier s’approcha du président Mobutu pour lui rendre les
hommages officiels. Le soldat pygmée a par sa taille à peine
dépassé le genou du président. Les invités et la foule
applaudirent frénétiquement et d’autres furent étonnés par la
surprise de voir un soldat mystérieux. Le président a réussi à
impressionner et à faire rire plus d’une personne. Le
nouveau soldat avait 27 ans. Pourquoi ? Le saluant de sa
main, le Président déclara : « Plus question que certains
soient des acteurs et les autres des spectateurs». Après cette
cérémonie qui non seulement visait à montrer aux invités la
qualité de grand unificateur dont rêvait beaucoup le
président, et sa popularité, le reste de temps, on avait rien
fait, rien aménagé pour les Pygmées qui finirent par devenir
des enfants de service et de curiosité dans la base militaire
de Kitona, où ils restèrent jusqu’aux années 90, sans
promotion ni avancement en grade. La marginalisation et le
mépris dont furent victimes les Pygmées pendant la
Deuxième République n’avaient pas laissé indifférents les
membres de la conférence nationale souveraine. En
effet, « par le vote du 5 mais 1992, la C.N.S. a proclamé
l’indépendance politique des Pygmées où qu’ils soient sur le
territoire Zaïrois » (DJUMA, 1992 : 182). Le comble du
pygmée est que la plupart des chercheurs, les O.N.G., et les



224

missionnaires qui travaillent sur les Pygmées adoptent,
souvent sans critique, les points de vue du colonisateur. Pour
certains d’entre eux, les Pygmées devraient rester dans la
forêt où ils sont adaptés et vivent mieux. Vouloir les faire
sortir de la forêt est une démarche qui « consiste à dépouiller
les Pygmées de leur activité, de leur espace économique.
Systématiquement ils sont délogés, sans compensation de
leur habitat naturel ». D’autres sont arrivés même à faire
croire aux Pygmées que, sans la forêt, ils ne seront pas en
vie. Ce genre de déclarations à l’endroit des Pygmées les
énervent et les amènent à la violence et au refus catégorique
de changer leur mode de vie, et les condamne à la misère.

LA REVOLUTION CULTURELLE UNE NECESSITE
POUR LES PYGMEES

Pour développer une nation les hommes et les femmes
qui y vivent doivent d’abord être libres de tout
asservissement mental. Les chaînes qui lient le mental et
l’intelligence d’un homme ou d’une femme sont plus
pénibles et frustrantes que toutes les autres chaînes. Les
Pygmées croient en « Tore », le « Dieu forestier ». L’idée de
« Tore » recouvre plusieurs réalités dans la culture pygmée :
« c’est lui qui a fait la forêt et toutes les bêtes qui s’y
trouvent ; il leur a donné à toutes leurs noms, il en est le
gardien, elles sont son troupeau » (SCHEBESTA, 1947 :
185). Cette croyance fait que le peuple pygmée n’espère
jamais vivre heureux en dehors de la forêt et que toute
innovation, notamment l’école devient suspecte. A Wamba,
dans province orientale, on venait d’ouvrir une « école pour
les Pygmées ». Dans une classe de 22 élèves régulièrement
inscrits, « la majorité n’est jamais présente aux cours. Les
parents ne trouvant pas d’intérêt à la vie scolaire et retirent



225

quotidiennement leurs enfants de l’école pour qu’ils les
accompagnent dans leurs activités habituelles ».

La vie des peuples pygmées est de plus en plus
dégradante ; les causes principales pour certains en sont la
marginalisation, la discrimination, « l’exclusion et
l’exploitation » dont ils seraient victimes de la part des
Bantu. MUMBANZA (2009 : 35) note à ce propos: « le
mépris des Mongo et d’autres peuples Bantu pour les Batwa
(Pygmées) est un réel obstacle pour l’intégration de ces
derniers dans la vie nationale congolaise ». D’autres, par
contre, affirment que les Pygmées s’auto-excluent parce que
leur mode de vie les exclut d’office des Bantu. Les uns et les
autres semblent avoir raison de soutenir leurs opinions. Mais,
ce qui compte pour un peuple, c’est la révolution culturelle,
base de développement d’une nation qui se veut grande et
prospère.

Selon Brume, « une révolution culturelle c’est une
période marquée par des changements importants au niveau
des modes de vie et de la pensée d’une population donnée ».
En modifiant en profondeur les habitudes culturelles, la
manière de voir, les hommes et les femmes s’élèvent vers les
nouveaux horizons, pleins d’assurance et déterminés à
vaincre le fatalisme et le défaitisme. Ce changement ne
s’obtient pas par magie, mais, par le travail progressif et
quotidien. Les Pygmées devraient rompre avec le défaitisme
et travailler pour leur propre développement. C’est le
principe même « d’auto-détermination d’un peuple ». Les
Pygmées devraient se rappeler la recommandation du
cardinal Malula à la jeunesse : « jeunes, qui désirez un
monde meilleur demain, sachez que sur cette terre rien de
grand, rien de bon, rien de beau, rien de vrai, rien de durable,
rien de ce qui élève l’homme, ne se fait, sans effort, sans
sacrifices, sans disciplines, sans renoncement, sans ascèse ».
L’éducation étant une donnée très importante dans



226

l’émergence d’un groupe, les Pygmées devraient se former,
et former leurs enfants en les envoyant massivement dans les
différentes écoles, à l’exemple des Noirs américains. Ces
derniers « avaient été amenés à revendiquer leur liberté par
le développement d’une richesse créée par leur propre
travail » (WILLIAM, 1968 : 268). L’éducation et le travail
deviennent les maîtres mots de la révolution culturelle.

Conclusion
La plupart des recherches publiées sur les Pygmées

font mention de leur asservissement, domination,
assujettissement, etc. par les Bantu, mais oublient souvent
que la marginalisation et l’asservissement sont tous un état
d’esprit qui procèdent du regard qu’on à les uns envers les
autres. Ces recherches se basent généralement sur
l’historiographie coloniale qui, souvent, est caractérisée par
des généralisations d’opinions qui ne tiennent pas compte de
l’évolution historique des peuples.

Les Pygmées, héros de l’Afrique ancienne, ont d’abord
fait l’objet d’une admiration profonde et leur image n’a pas
toujours été la même à toutes les périodes de l’histoire,
comme tentent de le faire persuader certains documents.
Pygmées et Bantus, loin d’être dans un tiraillement séculaire,
ont plutôt un destin commun dans la diversité.

Dans l’Afrique ancienne, la plupart des chefs Bantu
considéraient les Pygmées comme des êtres mystérieux,
doués de puissance et de forces mystiques. Cette perception
des Pygmées faisait que la majorité des chefs Bantu,
Soudanais et Nilotiques, en contact avec les Pygmées, leur
offrirent offrande et libéralité abondante pour se rapprocher
d’eux, et jouir ainsi de leur protection et de leur
connaissance de la nature. Les Pygmées apprirent aux Bantu
et aux autres communautés le secret de la forêt, les
différentes techniques de la chasse, leur pharmacopée,



227

etc. Les Bantu, de leur côté, initièrent les Pygmées à leurs
arts magico-religieux, la pêche, l’agriculture, etc.

L’intimité qui liait jadis les Bantu aux Pygmées dans
les différentes sociétés reste à ce jour illustrée par le
caractère physique, les us et coutumes des différents peuples
qui ressemblent beaucoup à ceux des Pygmées.

Lorsque l’Afrique tomba sous la domination
européenne, l’attitude des colonisateurs à l’égard des
Pygmées modifia largement l’image de ces derniers et leurs
relations avec les Bantu. Les faiblesses des gouvernements
postcoloniaux, incapables de surmonter les différents
préjugés et stéréotypes coloniaux, n’ont fait qu’accentuer le
fossé entre Pygmées et Bantu.

Pour sortir du problème et diminuer le poids du
préjugé, la révolution culturelle devient une nécessité pour
les Pygmées. L’éducation étant une donnée très importante
dans l’émergence d’un groupe, les Pygmées devraient se
former et former leurs enfants à l’exemple des Noirs
Américains. Ces derniers avaient été amenés à revendiquer
leur liberté par le développement d’une richesse créée par le
développement de leur propre travail. Les Pygmées
devraient constamment avoir à l’esprit cette parole
d’AMADOU M. MBOW : « tout peut changer, mais rien ne
changera sans l’effort des volontés de tous ceux dont le
destin est en cause ». L’éducation et le travail deviennent les
maîtres mots de la révolution culturelle.

Note et bibliographie

Note
1. Dans la société pygmée « on entend par Makoumu le

fait pour l’homme de s’introduire sans autorisation dans
une case pour y avoir des rapports sexuels avec la (ou
les) femme (s) qui s’y trouve(nt). L’accès à la case–



228

cible se fait de deux manières. L’homme peut avoir
recours à une amulette, qui plonge dans un profond
sommeil les personnes présentes dans la case, ce qui lui
permet de se livrer au coït avec ses victimes alors
qu’elles sont inconscientes. Mais il peut aussi
s’introduire naturellement, c’est-à-dire sans avoir
recours à l’amulette, profitant en fait de l’état d’ivresse
des femmes pour assouvir son désir. Cette pratique
sexuelle peut se faire individuellement (l’homme opère
seul avec les femmes qui se trouvent à sa portée) ou
collectivement (deux à trois hommes opèrent ensemble
et ont des rapports sexuels avec une ou plusieurs
femmes). L’amulette que les Pygmées utilisent est une
cordelette que l’on porte à la manière d’un bracelet. Elle
est fabriquée par un initié. Elle a plusieurs fonctions
selon la façon dont elle a été conçue par l’initié. Le
Makumu est très courant. C’est une pratique que les
Pygmées ont hérité de leurs ancêtres. Les jeunes et les
vieux, les célibataires et les mariés, tous en font usage.
Le Makumu est considéré comme une tradition par les
femmes pygmées elles – mêmes. Les femmes bantu
sont aussi victimes du Makumu. Les Pygmées qui
pratiquent le Makumu, disent qu’ils couchent souvent
avec les femmes Bantu qui les méprisent en les traitant
d’êtres puants. C’est une façon de donner une leçon à
ces femmes afin qu’elles ne les considèrent plus comme
des animaux. D’autres disent que c’est par le désir de
découvrir le corps d’une bantu qu’ils le font » (SOREL
ETA, 2009 : 1-2).



229

Bibliographie

BOURGEOIS, R., 1987. Témoignages du fonctionnaire
territorial (1931-1961), t.1, vol.3, Tervuren, Musée Royal
de l’Afrique Centrale.
CORNET, J., 1982. « Pygmées du Zaïre », in Etudes
scientifiques.
CORNEVIN, R., 1962. Histoire des peuples de l’Afrique,
Paris, éd. Berger-Levraut.
CUTHERBERT, C., 1952. La grande chasse au pays des
Pygmées, Payot, Paris.
DE JONGHE, 1949. Les formes d’asservissement.
DHELLEMMES, R.P., 1986. Le père des Pygmées,
Flammarion, Paris.
GHEERBRANT, A., 1955. Congo noir et blanc, Gallimard,
Paris.
HALLET, J.P., 1967. Le Congo des magiciens, La table
ronde, Paris.
HARTWEG, R., 1961. La vie secrète des Pygmées, éd. du
Temps, Bruxelles.
KIMANKATA MAYALALA, A., Problème d’exclusion-
inclusion en RDC de 1970 à nos jours, Mémoire de licence
en sciences historiques, UNIKIN, Fac. /Lettres, 2005-2006.
Inédit.
MABIALA MANTUBA P., 2003-2004. Histoire culturelle
de l’afrique, syllabus du cours au Département de Sciences
Historiques, Unikin.
MAES VEDAST., Le peuple de l’Ubangi. Notes ethno-
historique, Kinshasa, Pères Capucins, S.d.
MAQUET, J., 1990. « Les Pygmées », in Encyclopaedia
Universalis, vol.19, Encyclopaedia Universalis, Paris.
MOELLER, A., 1936. Les grandes lignes de migration
Bantus de la Province orientale du Congo Belge, Bruxelles,
Librairie Falk fils.



230

MUTAMBA MAKOMBO, 2006. L’histoire du Congo par
les textes, t.1, des origines à 1884, éd. Universitaires
Africaines, Kinshasa.
NDAYWEL è NZIEM, 1998. Histoire générale du Congo
de l’héritage ancien à la République Démocratique du
Congo, De Boeck, Afrique éditions, Paris, Bruxelles.
NKOY ELELA, D., 2005. La situation des autochtones
Pygmées (Batwa) en RDC : enjeux des droits humains,
Unesco, Kinshasa.
OLDEROGGE, D., 1980. « Migrations et différenciations
ethniques et linguistique », in KI-ZERBO (dir.) ; Histoire
générale de l’Afrique I. Méthodologie et préhistoire
Africaine, Unesco, Paris.
SCHEBESTA, P., 1957. Les Pygmées du Congo Belge ces
inconnus, éd du soleil Levant, Bruxelles.
SCHEBESTA, P, 1940. Les Pygmées, 6ème éd., Gallimard,
Paris.
SCHUMACHER, P.M.A, 1947. «Twides», in Zaïre.
SERUFURI HAKIZA, P., 1998. « Images réciproques du
missionnaire expatrié et de l’évangélisateur autochtone. Cas
de quelques missions protestantes de l’ancien Congo-b-
Belge (1878-1960) », in NGUNDU Mick (dir.), Toujours en
mission, éd. Baobab, Kinshasa.
SOREL ETA, «Identité et cultures à l’épreuve de la
mondialisation Le Makoumu : une pratique sexuelle
traditionnelle des Pygmées
TRILLER, R.P., 1945. L’âme du Pygmée d’Afrique, éd du
CERP, Paris.
TRILLER, R.P., 1933. Les Pygmées de la forêt équatoriale,
Librairie Bloud et Gay, Paris.
TURNBULL, N. C., 1973. Un peule des fauves, stock, Paris.
VANHOUE, J., 1943. Regard sur notre Congo, La
Renaissance du livre, Bruxelles.



231

VANSINA, J., 1965. Introduction à l’ethnographie du
Congo, éd. Universitaires du Congo, Kinshasa.
VERNER, B. Ph., 1993. HARVEY BLUNE, Ota Benga un
pygmée au zoo, Belfond, Paris.
WILLIAM, Eric, 1968. Capitaliste et esclavage, Présence
Africaine, Paris.
WOSIEN, M.G., 1974. La dance sacrée rencontre avec les
dieux, éd du Soleil Levant, Paris.

Webographie

CLESIN, « Les Pygmées », in www.mondepygmee.com,
2010, consulté le 01 Mars.
« Pygmées », in www.wikipedia.org, 2009, consultés le 15
Novembre.
PLOS GENETICS, “Pygmées”, in www.plosgenetics.org,
2009, consultés le 15 Novembre.
« Les Pygmées racontés par l’A.D.N. », in www.lemonde.fr,
2010, autres information sur Wikipédia et plosgenetics,
consulté le 03 Février.
KALDY, P., « L’origine des Pygmées révélée par une étude
génétique », in www.lefigaro.fr,2009, consultés le 24 Février.
Aka”, in www.wikipedia.org, 2009, consultés le 15
Novembre.

http://www.mondepygmee.com, 2010
http://www.mondepygmee.com, 2010
http://www.wikipedia.org
http://www.plosgenetics.org/
http://www.lemonde.fr/
http://www.lefigaro.fr,2009
http://www.wikipedia.org/


232

« INTERCULTURALITE ET CONTACTS AFRIQUE-
OCCIDENT FACE A LA GLOBALISATION OU LA
MAINMISE DE L’OCCIDENT SUR L’AFRIQUE. »

Par
M'THATU LUKILANGANGA ET IBULA MAWANGU

Introduction

Quand nous parlons de l’interculturalité, dans le
processus des contacts Afrique-Occident, nous nous posons
comme question majeure, celle de savoir si l’Afrique a une
philosophie culturelle. Si oui, quelle est sa place dans le
monde mondialisé? En effet, il y a plusieurs millénaires, ce
continent était au-dessus de tous les autres. Une des
illustrations est celle des enseignements des penseurs
égyptiens : les scientifiques et philosophes grecs, étaient
enseignés dans les temples égyptiens sous le règne des
pharaons noirs. C’est à partir de cette époque que
commencèrent les tout premiers contacts, plusieurs siècles
avant la colonisation. En fait, il est à souligner que c’était en
ce moment là qu’avaient également débuté les gestations du
concept de mondialisation. Après avoir atteint l’apogée,
comme c’est le cas pour la plupart des civilisations, la
civilisation africaine avait décliné : elle avait cédé sa place à
la civilisation occidentale avec la montée de la civilisation
hellénique et gréco-romaine. Ceci contraindra l’Afrique à
demeurer sous la domination occidentale ; ce qui traduit la
thèse de la théorie cyclique qui dit : « la civilisation est un
perpétuel recommencement ».

Dans le même ordre d’idées, notre étude se veut une
réflexion et un appel à la conscience de la race noire pour la
lecture des événements passés et l'affirmation de sa propre
identité. C’est aussi une interpellation suite à l’emprise de



233

l’Afrique par l’Occident qui avait commis beaucoup d’abus
lors de son entrée en Afrique. Cela nécessite une réparation
en faveur de la race noire par les Blancs. Depuis cinq siècles
et demi, l'Afrique a traversé les périodes les plus sombres de
son histoire : ses libertés ont été compromises, ses richesses
volées, sa civilisation et ses valeurs morales bafouées. Tout
ceci, à cause du contact accidentel avec l'Occident
déséquilibré.

Partant du concept de la mondialisation qui contient
l’idée du devenir, une certaine philosophie de la vie, mieux
un projet explicatif de l’univers, nous pensons que ce
mouvement de la mondialisation est venu bien après tous les
autres contacts. Ce concept fait suite à celui de l’Etat qui est
le concept de base. Aujourd’hui encore, l’on ne peut pas
parler d’un Etat moderne sans faire allusion à la
mondialisation qui est renforcée par le capitalisme. Mais ce
que nous devons dire, c’est que l’Etat est conçu comme un
Léviathan, d’après Hobbes. Le Léviathan est un monstre
marin, à qui, rien ne résiste à son passage. Maintenant que
l’Etat est devenu global, il faudrait alors travailler à mettre
sur pied un projet politique basé sur le mode du Léviathan.
Quelle serait cependant la métaphore de la mondialisation ?
A ce propos, dans « Les enjeux de la mondialisation en
Afrique », Mutunda nous propose une double vision,
comportant l’image de la Pieuvre géante et celle de la vague
irrépressible ou d’éclair fulgurant.

La question majeure que nous nous posons dans le
cadre de cet article est de savoir si les rapports culturels ont
été fort différents d'un continent à l'autre, d’un pays à un
autre selon le modèle de colonisation. D’autres sous-
questions se définissent en ces termes ; Les contacts Europe-
Afrique ont-ils atteint une certaine interdépendance, un
échange profond et durable des valeurs ? Ainsi, allons-nous
tenter d'examiner la situation actuelle des pays africains. Est-



234

elle demeurée la même comme du temps de la colonisation ?
Quelles sont les modifications du paysage économique que
connaissent tous les pays industrialisés et, par contrecoup,
tous les pays du Tiers-monde ? De telles questions méritent
d’être posées, même si les réponses doivent être aussi
réfléchies que prudentes. Aussi, allons-nous tenter
d’examiner si la situation de l’Afrique voir si elle est restée
la même que celle du temps de la colonisation.

Du point de vue méthodologique, nous avons souhaité
procéder, dans un premier temps, par l'observation des faits
sociaux que nous considérons comme étant la meilleure voie
qui nous permet d'acquérir une véritable connaissance de la
situation. Nous pensons recourir d’une part à l'analyse
diachronique, c'est-à-dire à retracer les faits et les
événements selon leur chronologie ; et d’autre part à une
analyse des sociétés humaines à travers le temps, visant ainsi
à reconstituer les événements dans leur totalité.

Nous allons aussi recourir à l'approche bourdieusiènne
pour surmonter les divergences et constituer un socle
commun des connaissances sociologiques sur les transferts
internationaux. In fine, nous allons faire une analyse critique
tendant à faire converger l'histoire et la sociologie. C’est une
lecture des grands événements intervenus dans l'histoire des
peuples: les guerres, les invasions, les décolonisations, le
transfert des populations, les déplacements des personnes.

Notre modeste réflexion s'articule autour d’un plan de
recherche qui contient trois points essentiels. Le premier
point traite des premiers contacts entre l'Européen et
l'Africain.

Le deuxième s'attache à la période de la colonisation et
des indépendances africaines qui a entraîné la perte
d’identité du Noir suite à son acceptation de la culture
occidentale. Le dernier parle de la culture africaine dans le
processus de la mondialisation.



235

CONTACTS ENTRE EUROPEENS ET AFRICAINS

Les contacts directs et continus entre les cultures
européennes et africaines ne se sont pas établis en un seul
jour, à un seul niveau ni dans un seul sens. Aujourd'hui, de
nombreux problèmes se posent, notamment celui du
développement économique et social de l'Afrique, et celui
de la culture qui est illustré par la perte de notre identité
culturelle ancestrale.

Dans ce genre de rapports entre l'Afrique et l'Europe, il
nous est difficile, sinon impossible, de parler de dialogue
privilégié du point de vue culturel. Et comme l'ont avancé
les anthropologues et les africanistes, c'est parce que ces
rapports ne reposent pas sur une certaine compréhension et
une entente mutuelle pour le mariage des cultures des deux
races. Nous devons aussi relever que cette lutte contre le
dépérissement de notre civilisation exige un renoncement à
certains de nos droits. Ainsi par exemple, les Noirs ont le
droit de réclamer des réparations pour les torts qui leur ont
été causés par les Occidentaux, à savoir pour la traite des
populations noires, et les abus de la colonisation. Ainsi par
exemple, la descente, à Kinshasa, des pasteurs européens et
américains venus demander pardon pour tout ce que leurs
ancêtres avaient causé comme préjudices aux Noirs, serait
un exemple à suivre par les auteurs de la politique coloniale
et les anciens négriers?

Fort de cette raison, il est possible alors, d'établir des
relations d’égal à égal, d'une part, entre les pays « nantis »
d’Europe qui s'étaient lancés dans l’entreprise coloniale
avant tout pour préserver leurs intérêts et leur hégémonie
économique, et d'autre part, les pays pauvres colonisés,
désireux, eux aussi, d'obtenir un meilleur partage des
richesses mondiales, grâce au nouvel ordre économique



236

mondial que semble être la mondialisation? Tous les peuples
noirs, quels qu'ils soient, où qu'ils se trouvent, doivent
prendre conscience de ce méfait et les intellectuels que nous
sommes, devons nous engager, à tout prix, à lutter avec
acharnement pour la revalorisation de la race noire, et de la
culture nègre qui est menacée de disparition.

En 1885, à l’occasion de la Conférence de Berlin, les
grandes puissances européennes décidèrent de se partager
des portions du continent avec l'intention de ne jamais
rompre la dépendance de ces contrées. Ils procédèrent par
l’envoi des missionnaires et des agents administratifs. Ceux-
ci travaillèrent de connivence, pour les mêmes intérêts, afin
d'y développer la colonisation en se servant d'une
évangélisation civilisatrice comme prétexte majeur. Dans ce
contexte, l'autochtone était considéré comme un sauvage, un
barbare, un sous-homme qu'il était bien indiqué de redresser.

Ce qui était plus grave, c’est que les Noirs furent
désignés «Nègres» avec un sens péjoratif, c.à.d. des êtres
sans civilisation, ahistoriques, sans philosophie, et même
« sans âme », au lieu de les considérer comme des
partenaires dialoguaux. Et jusqu'à ce jour, les Occidentaux
se sont toujours accaparés des terres africaines qu'ils ont, à
tort, considérées comme des biens sans maître. Pour
remédier à ce mal, du moins en partie, certains écrivains tels
que Césaire, Senghor et tant d'autres avaient créé ce vaste
mouvement culturel appelé la «Négritude» qui fut, en
quelque sorte, « une entreprise de désaliénation de toute la
race noire ».

Il y a eu, d'autre part, tout le groupe d’écrivains
assimilés, celui de «bons nègres», lesquels ont singé le
Blanc et trahi le Noir. Or, pour parvenir à s’affirmer, le
peuple noir a besoin de la vérité et de la confiance en sa
culture, en son identité réelle. Même les dirigeants africains
doivent fournir de gros efforts et se sacrifier, d'une manière



237

ou d'une autre, pour faire valoriser leurs cultures. L'homme
blanc a, d’ores et déjà, conçu des préjugés vis-à-vis du Noir
appelé Nègre. Il a imposé un cadre figuratif de méfiance.

D'où, la mise en exergue de la politique de domination
et de l'exploitation par laquelle il a tracé au préalable les
contours de leurs relations jusqu'aux indépendances. Suite à
cette relation de dominateur à dominé, il y a eu des réactions,
même violentes, pour tenter de riposter face à ce système de
coopération brutale. Nous nous réservons de parler des
révolutionnaires anticolonialistes comme Patrice E.
Lumumba au Congo belge, Julius Nyerere en Tanzanie,
Jomo Kenyatta au Kenya et Kwame NKrumah au Ghana.
Lesquels avaient, non seulement eu une aspiration vers
l'émancipation politique ; qui avaient aussi, réclamé un
développement économique autonome pour tout le continent
noir.

LA PERIODE DE LA COLONISATION ET LA
PERTE DE L’IDENTITE DU NOIR

Comme signalé dans la première section, au travers
des contacts entre les Noirs et les Européens en terre
africaine, nous avons clairement démontré comment les
Occidentaux avaient camouflé ou justifié leur présence en
Afrique. Se servant de l'Evangile et prétextant apporter un
modèle de vie plus correct que l’autre, le colon a foulé aux
pieds la culture africaine, et imposé sa culture, celle qu'il
appelle « la civilisation ». Pourtant, ce système est en réalité
celui appelé « colonisation ».

L’Afrique est ainsi marquée dans cette lourde machine
comme une silencieuse victime et une vache laitière. La
colonisation, l’intégration à l’économie mondiale et
l’économie de traite marque pour l’Afrique, à en croire
MAKHTAR (2002 : 27-66), la première mondialisation.



238

Aussi, il faut signaler que c’est à cette période que l’Afrique
entra dans des guerres mondiales avec la crise économique
et de la guerre froide. En effet, tous ces événements
constituent un moment de fragmentation qui met la
« mondialisation en veilleuse ». Enfin, les années 80 et 90
marquent un tournant décisif dans l’imposition de la
mondialisation au continent africain. A cette triste époque de
l'histoire, l'homme noir commença à perdre sa liberté. Voilà
pourquoi à la suite de COSMAO (1985 : 17), le
révolutionnaire africain devrait chercher à changer le mode
des rapports entre les Noirs et les Occidentaux.

Les changements de comportement social peuvent se
constater par le port des vêtements, le choix de l'habitat ou
les moyens de transport utilisés. Ils peuvent aussi l’être par
les changements qui affectent le rôle de la femme, comme
au niveau de l'éducation, de l'amour, de la politesse, du
mode de vie quotidien et des manifestations culturelles.

A titre de rappel, la Belgique qui avait colonisé le
grand Congo, est 80 fois plus petite que sa colonie. Et, ce
qui est plus grave, c’est que le Congo, à cette triste époque,
était considéré comme un domaine privé de Léopold II, roi
des Belges. Pourtant, le grand Congo était composé de
grands royaumes et empires, organisés politiquement et
socialement, et dirigés par de grands chefs incontestés.
Malheureusement, le pouvoir de ces derniers était remis en
cause par les Blancs qui se sentaient de race supérieure. De
ce fait, l’Africain se voit déposséder de sa façon d’être. Il est
totalement déstabilisé. En outre, les colonisateurs avaient
inventé et imposé un autre « modus vivendi » aux Noirs ; ils
créent la classe des évolués. Un type des Noirs qui doivent
imiter les colons blancs par la tenue vestimentaire, par la
façon de manger ou de se loger. Même sur le plan religieux,
le Noir était profondément, avec le système monothéiste
religieux, avec la croyance en seul Dieu, Nzambi Pungu,



239

suite à ce contact avec l’Occidental, il se voit dépouillé. Par
conséquent, il se crée déjà, un fossé culturel. Et c'est ici que
nous nous joignons à Rousseau (1965 : 112) qui dit : « Les
hommes se sont donné des supérieurs, si ce n'est pour les
défendre contre l'oppression, et protéger leurs libertés et
leurs vies ». Cela signifie que le roi Léopold II pouvait faire
du Congo tout ce qu'il voulait et pouvait. Nous illustrons ici,
le cas de « Red Rubber ; caoutchouc rouge. » Léopold II
avait organisé les travaux forcés dans les forêts congolaises
pour exploiter le caoutchouc. En effet, avec ce système, tous
ceux qui ne travaillaient pas ou ne produisaient pas la
quantité exigée, se voyaient les mains coupées.

Par ailleurs, il y a un autre phénomène, c’est la
caravane. Les Noirs étaient considérés comme des sous-
hommes, ils ne représentaient rien devant les Occidentaux.
Dans quatre ordres précis, la cohabitation avec l'Occident a
engendré une modification fondamentale de comportement
dans les sociétés africaines : le social, le politique,
l'organisationnel et le situationnel. Il y a une profonde
inculturation et acculturation car, l’Afrique est vidée de ses
valeurs culturelles, des matières premières sur le plan
économique qui ont véritablement contribué à la
reconstruction de la métropole. Au Congo-Belge, les Belges
ont même créé le système des terres domaniales réservées
aux seuls Européens.

Les modifications du comportement politique sont
beaucoup plus sérieuses, en ce sens qu'elles engagent
l'ensemble de la communauté. L'Afrique et les autres
continents qui avaient été colonisés par l'Occident sont
d'ailleurs partagés sur les notions de capitalisme, socialisme,
impérialisme, démocratie, révolution, prolétariat, patronat,
bourgeoisie, droite, gauche, parlement, suffrages, etc.
Aujourd'hui, le Noir est confronté au problème d'identité. De
ce fait, nous disons à la suite de MAKHTAR (2002), « la



240

colonisation, l’intégration à l’économie mondiale et la traite
des Noirs marquent pour l’Afrique, la première
mondialisation ».

Tous ces termes sont des constructions de la société
sur le modèle occidental sur lequel repose l'organisation du
monde. Malheureusement, ces constructions sont
transportées en Afrique où elles sont mal adaptées parce
qu’elles doivent être appliquées dans un contexte local. D'où,
l'Africain se trouve devant un embarras du choix entre deux
cultures ; il ne sait plus s'il faut s'adapter à la culture
occidentale ou adapter la sienne propre à la situation actuelle.

Tous les modèles politiques en Afrique se réfèrent à
des schémas empruntés à la pensée et à l'histoire occidentale.
Et pourtant, les dirigeants africains devraient concevoir et
mettre sur pied des politiques fondées sur les codes culturels
purement africains. Même en voulant prendre des mesures
dans le domaine des politiques nationales, ces derniers vont
souvent à l’encontre de l’opinion publique. C’est pourquoi
très souvent, les opinions des opposants politiques et de la
majorité ne sont pas considérées. Pour le modèle politique,
les décideurs, les opérateurs politiques et les experts
africains font appel à la parole et à l'outil de pensée de
l'Occident. Et, d'ailleurs, la société politique africaine se
façonne selon les modes jugés contestables par le commun
des Africains, et ce, pour satisfaire les appétits et les intérêts
des parrains occidentaux.

Ce qui est encore décevant, pour les Noirs, c'est leur
incapacité d'inventer un modèle de rapports politiques au
sein des sociétés qui plonge ses racines dans une épaisseur
sociale différente, à bien des égards, de la société
occidentale. Il suffit de procéder à une étude comparée des
structures de l'Etat ou de l'entreprise en Afrique, pour
mesurer à quel point l'occidentalisation s'est faite ici à la
française, là à l’anglaise, et, ailleurs à l’espagnole ou à la



241

portugaise. Cette situation a gagné toute l'organisation de la
société noire de l'Afrique contemporaine.

En se référant aux constitutions et institutions, aux
assemblées des représentants locaux, au pouvoir central, au
gouvernement, à l'appareil judiciaire, aux textes des lois, à la
fonction publique, tout reproduit in extenso, sans
amendement sérieux, les schémas de l'ancienne métropole
qu'est l'Europe. C’est le cas chez nous, en République
Démocratique du Congo, avec l'exemple du schéma 1+4
(c'est-à-dire, un président de la République assisté de quatre
vice-présidents) qui illustre notre raisonnement. Ce système
issu de la rébellion et d'autres formations politiques avait été
instauré pour le partage du pouvoir entre les différents
acteurs politiques pendant la transition.

Dicté d'ailleurs, sans tenir compte des réalités locales,
il n'a pas aidé les acteurs politiques à bien gérer la chose
publique. Et puis, nous devons nous rappeler même que la
constitution en vigueur pendant cette Troisième République,
avait été élaborée en Belgique, chez notre ancien
colonisateur ; et nos députés, eux, n'avaient fait qu'adopter et
apporter quelques amendements. Mais le gros de son
architecture est étrange à notre système de fonctionnement.
Que des contradictions et des malentendus n'avons-nous pas
constaté dans cette fameuse constitution par rapport à nos
valeurs culturelles.

Nous devons aussi dire que, même nos joueurs
reconnus de par le monde, sont surnommés par rapport aux
athlètes blancs pour se faire valoir. D'où, ils changent de
noms et adoptent d’autres appellations. Par conséquent, ils
sont connus sous ces pseudonymes au lieu de se faire
connaître par leurs vrais noms. Il en est de même de nos
artistes qui sont bien réputés. Ils adoptent aussi des noms
d’autres artistes blancs. Ainsi, l'Occident a fait de ses
colonisés des produits ou des sous-produits d'une Europe qui



242

leur a tout appris. Les Africains se sont montrés des élèves
sages et de bons imitateurs. L'Africain a su assimiler à fond
la science de l'Occident ou du moins ce qu’il a bien voulu lui
livrer de cette science.

Il a même gagné sa place à l'Académie française et a
ainsi prouvé que le racisme est absurde. Ce que nous
déplorons est que, pendant les longs siècles de cohabitation,
les Occidentaux n'ont pu rien imiter de la culture noire. On
peut donc difficilement prétendre que ce choc des cultures
ait africanisé l'Europe, autant l'on peut dire que le continent
s'est occidentalisé. Assurément, les Européens ont une
meilleure connaissance de l'Afrique, mais le feed-back est
soit restreint à des milieux bien précis, soit limité à des
secteurs bien définis. L'Africain a fait seulement son entrée
dans la culture occidentale : la table, est servie à
l'européenne ; le rythme cadencé du jazz via les Noirs
américains, a conquis le monde, et, le tam-tam fait
désormais partie intégrante les instruments d’orchestre de
tous les cabarets.

On est bien loin d’un vrai dialogue des cultures. Par
contre, l'Africain s'est vu opprimé par son hôte. Or,
l'oppression n'est jamais voulue ou souhaitée par un peuple,
comme le souligne Simone Weil (1955 :129). Après avoir
analysé le sujet de la deuxième section axée sur la période
coloniale, les indépendances africaines qui ont par
conséquent entraîné la perte d’identité chez les Africains,
nous abordons maintenant la dernière section qui va parler
de la mondialisation.

LA CULTURE AFRICAINE FACE A LA
MONDIALISATION

Dans ce dernier point de notre étude, nous allons tenter
de démontrer comment la mondialisation interfère inévitable



243

dans le développement des nations du monde. Ici, nous
allons nous atteler à analyser les enjeux de la mondialisation.
Nous proposons trois éléments principaux qui donnent la
possibilité à l’Afrique d’entrer dans le concert des nations. Il
y a d’abord l’argent qui est l’élément déterminant de la
mondialisation.

Dans la répartition du monde, on distingue les pays
riches, les pays pauvres, les pays développés et les pays en
voie de développement. Et point n’est besoin ici de dire dans
quelle catégorie se trouve l’Afrique. C’est pourquoi nous
disons que sans argent, les Africains ne peuvent pas
prétendre échanger avec les autres peuples riches de la
planète. Donc, il n’y a pas de partage sans argent parce que
dans cette dichotomie des pays, l’argent ne sert pas de
moyen d’échange, mais sert à consolider des intérêts.

En ce moment où le monde tend à devenir un village
planétaire globalisant, « la loi du plus fort ou du plus
puissant semble être la meilleure ». Ainsi, l’Occident riche
qui a l’argent, spécule avec le Tiers-monde dont fait partie
l’Afrique et cherche toujours à l’appauvrir plutôt qu’à l’aider
à se développer. Face à ce désastre, le tableau de la réalité du
monde est de plus en plus sombre et, plusieurs interrogations
se posent. Comment le Tiers-monde peut-il échapper à
l’eurocentrisme, au libéralisme mondial et au socialisme
planétaire ?

Quant au deuxième élément, nous trouvons
aujourd’hui que, le monde tend à devenir un village
planétaire globalisant. S’agissant du village global, l’on se
réfère à une tribu, Ici, nous posons le même préconstruit
culturel.

Le village planétaire dont il est question ici, est un vrai
retour aux cosmogonies. Le monde tend à avoir la même
chaîne de cultures et de pensées ; l’on devra désormais
penser à partir de la même culture, des mêmes langues.



244

D’où, le projet de faire par exemple de l’anglais
l’unique langue dans les échanges internationaux et dans le
monde des affaires. C’est surtout avec l’informatisation de
tout, même de l’armée que cette tendance est la plus visible.

Or, l’armée est le principal instrument régalien de
l’Etat. D’un point de vue philosophique, ce qui a changé
c’est le « Léviathan » et l’armée. Il est extraordinaire que
l’armement devienne électronique.

Le troisième élément se situe sur le plan strictement
culturel ; lequel est truffé des nouvelles métaphores pour un
nouveau projet politique global humanisant. Pour cela,
l’Afrique devra à tout prix dialoguer à partir de ses mythes
fondateurs de base.

Il y a donc aujourd’hui une nouvelle conception selon
laquelle, nous sommes tous devenus des consommateurs de
la culture de la productivité technologique. Comment le
Tiers-monde et l’Afrique singulièrement, peuvent-ils
échapper à l’eurocentrisme, au libéralisme mondial et au
socialisme planétaire et s’inscrire dans la compétition de la
mondialisation que MATTELART considère comme
« utopie planétaire » Car, elle se caractérise par un
asservissement des pays pauvres par les pays riches?

En dépit des chances politiques, économiques et
socioculturelles qu’offre la mondialisation au Tiers-monde,
les différents modes d’épiphanie de la mondialisation ne
sont pas des forces aveugles. Ils frappent de plein fouet les
habitudes culturelles tiers-mondistes. Et l’Afrique serait
peut-être au bas de l’échelle. Grosso modo, nous voyons que
l’Afrique se trouve exclue de cet engrenage de la
construction du nouveau monde en compétition des forces.
Elle ne peut pas y faire face ; d’où, elle doit avoir ses
propres codes culturels pour bien se développer dans la
mondialisation.



245

Aujourd’hui, avec la mondialisation, il existe des
laboratoires d’idées qui diffusent leurs préconstruits
culturels vers le reste du monde dans une discours impératif.
Par conséquent, même les universitaires et intellectuels sont
appelés à accéder à l’informatique et à l’internet. S’ils ne
savent pas manier l’ordinateur, ils sont considérés comme
des analphabètes. C’est la culture de la numéralisation du
monde. Tout est satellisé et même individualisé.

Qu’est-ce que l’Afrique peut bien faire, elle qui n’a
pas ses codes, ses signes propres ? Même l’armée est
devenue numérisée. La loi du plus fort ou du plus puissant
semble être la meilleure. Ainsi, de nos jours, l’on assiste par
exemple au niveau des sociétés ou des Etats dominés, à la
glottophagie, à la phagocitophagie, à la culturophagie et à
l’identitophagie, etc. (LEMBA TIEBWA R., 2004). (Ces
termes susmentionnés signifient ce qui suit: La glottophagie
et la phagocitophagie sont le fait que l’écriture, la langue et
la tradition qui constituent le socle de la culture d’un peuple
soient englouties par les influences d’autres. Quant à la
culturophagie c’est le fait qu’une culture domine l’autre ; et
enfin l’identitophagie est le fait que l’identité d’un peuple
soit dominée par une autre.

Subséquemment à ces horizons complexes des aspects
et implications de la mondialisation, la tâche de l’Africain
est d’alimenter la refondation de l’ordre social, économique,
politique et culturel humain dans le monde. Nous appuyons
ici Mwene Batende qui invite les Africains à opposer à cette
situation inextricable une forte résistance qui puisse amener
à la construction de l’identité collective africaine. (MWENE
BATENDE G., 2009).

Comment circonscrire le concept de mondialisation si
la transmission de la culture mondiale est inévitable? Dans
le souci de promouvoir les valeurs de l’Afrique victime des
méfaits de la mondialisation, les peuples africains doivent



246

s’armer d’idées idoines et altermondialistes qui permettront
de penser de nouveaux systèmes. Cela leur permettra de
mettre en échec les projets qui mènent à l’oppression
qu’impose le capitalisme.

Pour que l’Afrique ne soit plus un trou dans lequel on
fait tout entrer, il importe donc que les élites africaines
militent pour que la puissance change de pôle. Ici nous
rejoignons et épousons la pensée de Théodore MUDIJI qui
dit : « Toute étude sur les conséquences de la mondialisation
doit générer une mondialisation à visage humain qui puisse
être pour tous, par tous et avec tous » (MUDIJI, T., 2004).

La perte identitaire est un danger pour un peuple ; dans
la crise, lieu d’émergence des solutions et d’idées nouvelles,
les Africains sont tenus d’explorer des pistes inconnues. Il
est nécessaire pour eux d’avoir de la clairvoyance.

En définitive, cette dernière partie de l’étude a porté
sur les aspects culturels « déculturants » de la mondialisation.
En fait, nous avons fait remarquer que dans le concert des
nations, tout est caractérisé par l’occidentalisation des
cultures à l’échèle planétaire et qui, en définitive, instaure
une « uniformisation » des modes de vie à l’occidental
suivie de la perte progressive de l’identité culturelle
africaine.

Les analyses émises sur la mondialisation semblent
montrer que celle-ci se développe dans deux directions ; la
normalisation néolibérale marquée par l’absence
d’adversaire idéologique et l’occidentalisation des cultures à
l’échelle planétaire qui demeurent les seuls maîtres à bord,
se considérant, comme la seule force, la pensée unique ou le
paradigme qui fait école. Au point de vue de la
normalisation, la mondialisation ne prend pas en compte les
dynamismes locaux, endogènes.



247

Bien au contraire, elle pense à substituer les modèles
importants, sophistiqués, de l’univers extérieur et
difficilement maîtrisables pour les gens qui doivent les
adapter dans leurs cultures respectives. « … Ceux-ci
produisent généralement des effets pervers sur le processus
de développement intégral et durable du continent africain.

Dans ce contexte, les logiques socio-économiques et
socioculturelles ainsi que les identités collectives sont
constamment menacées d’une déculturation et d’une espèce
d’acculturation forcée. » (MWENE BATENDE,
Op.cit. :141).

Comme nous l’avons signalé précédemment, la
mondialisation entraîne une homogénéisation culturelle,
c’est-à-dire que toutes les cultures vont devenir une
monoculture enracinée dans la civilisation occidentale.
Abondant dans le même ordre d’idées, KASANDA
soutient : « l’adaptation individuelle aux normes de la vie et
de la consommation est considérée par les néolibéraux
mondialisés comme l’idéal universel, le plein
épanouissement de l’homme mondialisé ». (KASANDA
LUMEMBU, 2000).

Et comme le note Mwene Batende : « l’homme
mondialisé s’est aussi amené à prendre part au banquet
du « royaume de la culture marchande planétaire ». Dans ce
cas, nous trouvons que la mondialisation, nouvel ordre
d’internationalisation de toutes les cultures sur toute la
planète, devient un mode unique d’uniformité des modes de
vie, voire des pensées et une aspiration chaque jour plus
forte à l’identité (Mwene Batende, Op.cit. : 144).

Ignacio RAMONET (1997), parlant de la morphologie
des signes qualifie la mondialisation comme étant une
expression de l’informatique ou de l’internet. D’où, dit-
il : «la mondialisation se fait par des échanges des signes qui
ont été accélérés par la révolution de l’informatique de la



248

communication, entraînant avec elle l’expulsion de deux
véritables systèmes nerveux des sociétés modernes ; les
marchés financiers et les réseaux de l’informatique ». Avec
l’implication et les bien-fondés de l’internet, nous nous
rendons compte de la véracité de la pensée de Ramonet à
savoir que le monde entre dans l’ère du capitalisme
numérique où le savoir enregistre une croissance
exponentielle. Ici, il y a lieu de parler d’une mise en réseaux
immatériels et un libre flux d’informations à l’échelle
planétaire.

De ce fait, n’y a-t-il pas une radicale déréglementation
du monde, un dépérissement de l’Etat-nation,
conséquemment pour la société africaine, le déclin du clan et
de la tribu, de ses valeurs culturelles ? A ce sujet, il est
nécessaire d’évoquer l’idée de « globalisme culturel » dont
parle Julie WARNIER. « Avec la mondialisation, dit-elle, il
y a un abus de langage avec le flux culturel » (WARNIER, J.,
1999). Le problème majeur de la perte d’identité culturelle
pour chaque peuple consiste en la compréhension de la
mondialisation au plan local pour chaque communauté en
tenant compte de sa culture.

Concluons ce dernier point en nous référant à
MABIALA qui affirme que les enjeux culturels ne sont pas
négligeables dans la mesure où la mondialisation constitue
une authentique collaboration au-delà des frontières, des
sociétés au sein du village global, même aussi du dialogue
culturel.

Conclusion
Cette réflexion a porté sur l'examen des rapports

antérieurement établis entre l'Europe et le continent africain,
à la lumière de l'état actuel de l'Afrique. Elle était orientée
vers l'angle social et comparatif de ces deux mondes. Nous
déduisons que ces contacts reposaient sur un rapport des



249

forces dans lequel la balance penchait du côté européen. Et
nous insistons que quand on parle des rapports entre
l’Occident et l’Afrique, historiquement, on se rend compte
qu’ils sont fondés sur un fond de domination. Aujourd’hui, il
est établi qu’il y a le phénomène d’américanisation du
monde. Et dans ce tourbillon, comment l’Afrique doit entrer
dans le processus de la mondialisation pour que la puissance
change de pôle et qu’elle ait sa place ?

Le tableau ainsi brossé est sombre. Le plus fascinant
dans l'histoire des collectivités humaines, c'est la résistance à
la dissolution et à l'extinction de la culture. Les
colonisateurs avaient imposé leur culture à l'Africain, lequel
n'est devenu qu'un imitateur: il a tendance à s'occidentaliser
jusqu'à la moelle. C'est ce qu’Habib BOULARES,
(1999 :135) appelle « une situation entre deux chaises peu
confortables ». Ainsi donc, l'Africain se trouve entre deux
(cultures) mondes différents, à double identité. C'est-a-dire
qu'il subit une certaine aliénation culturelle. De ce fait, le
Noir contemporain ne sait plus quelle culture il faut adopter.
Cependant, il se trouve devant un choix entre sa propre
culture qu’il ne veut plus apprendre, et une autre étrangère.
Il préfère imiter tout ce qui vient de l’extérieur. Par ailleurs,
l’intellectuel africain est de ce fait resté un élève sage dans
l'acquisition et l'assimilation des préceptes de ses maîtres, à
telle enseigne qu'il a même prouvé sa capacité d'assimilation
de la science occidentale. Il est même parvenu à gagner sa
place dans les académies et les grandes universités
occidentales de renommée internationale.

En retour, à part le domaine de la danse et de la cuisine
africaine, on ne voit pas d'autres vertus africaines qui soient
adoptées par l'homme blanc. Il y a ici un problème de prise
de conscience par l’Africain. Celui-ci doit, par conséquent,
s'assumer. Dans l'acte de transculturation, il lui convient
d'opérer deux distinctions essentielles : Rechercher d'un côté



250

les indispensables de l'Occident et, de l'autre, le rejet des
valeurs superflues et aliénantes. Ce que l'Afrique a en propre,
c'est peut-être la médecine traditionnelle, parce que, depuis
des millénaires, les populations continuent à lutter contre la
maladie en recourant à elle seule. C’est une médecine propre
à la civilisation ou à la société traditionnelle africaine par
rapport à la mondialisation. Heureusement, elle a connu un
regain, d’intérêt spectaculaire depuis l'accession des pays
africains à l'indépendance. En effet, elle a franchi le cercle
du village pour s'implanter dans les milieux urbains, à
proximité des grands hôpitaux modernes.

Ne faudrait-il pas constater par là l'échec de la
médecine occidentale dite moderne? Selon LAPIKA
DIMOMFU (2009), le terme même de traditionnel est un
concept utilisé par défaut et qu’il n'y a pas de terme
approprié qui puisse mieux la désigner. Selon ce chercheur,
la médecine traditionnelle africaine est une médecine qui ne
disparaîtra pas de si tôt ; elle a encore de longues années
devant elle. Alors, il est important que les scientifiques
africains s'en approprient et la maîtrisent pour la diffuser, la
développer, l'exporter et la vendre. Voilà un fait palpable qui
nous fait déduire que les rapports Afrique-Europe n'étaient
pas de bon augure pour l'avenir de l'Afrique.

Bref, la perspective de cette présente étude était de
chercher à voir quelles valeurs pourraient libérer l’Afrique
pour qu’elle devienne l’épicentre de la puissance mondiale
dans les millénaires à venir. Avec toutes les matières
précieuses dont regorgent les terres africaines et au vu de la
crise qui sévit en Afrique de nos jours, il y a nécessité que
l’Afrique coopère à tout prix avec d’autres peuples ; car la
coopération comme idéal du millénaire permet
l’enrichissement mutuel et le rapprochement entre les
peuples. Mais il faut en même temps apporter ses propres
valeurs, le fruit de ses recherches, de son industrie aux autres



251

peuples. D’où, nous nous rangeons dans la ligne de ceux qui
militent pour le combat de la mondialisation sur le front de
l’unité complexe du monde dans la diversité culturelle, seule
forme de planétarisation susceptible de brimer les inégalités
économiques, politiques, sociales et culturelles. Ainsi, nous
saurons amener l’Afrique dans la nouvelle mondialisation en
repérant les éléments des nouvelles stratégies et identifier
ses forces et ses faiblesses pour conjurer sa libération.

Les africains doivent se mobiliser et se mettre en
synergie pour faire face à l’expropriation de ses atouts.

Bibliographie

BOULARES HABIB, 1999. « l’Europe et le Tiers-monde »,
in Jeune Afrique économique.
COSMAO, V., 1970. Changer le monde, Paris, édition du
Cerf.
MONIERE, Denis, 2005. La mondialisation et le
dépérissement de l’Etat : mythe ou réalité, Ipso, Paris.
DELPEUCH, Th., 2006. La coopération internationale aux
prismes du courant de la recherche du sous-développement,
Paris, éd., droit et société.
DELPEUCH,Th., 2008. L’analyse des transferts
internationaux de politique : un Etat de l’art, Centre
d’études et des recherches internationales, Sciences, Paris.
ELIKIA MBOKOLO, Amselle, 1990. Logiques métisses,
anthropologie de l’identité en Afrique et ailleurs, Payot,
Paris.
FREIRE, PIERRE, 1975. Pédagogie des opprimés, Maspero,
Paris.
GIRAUD, Pierre-Noël, 2009. Comment la mondialisation
façonne le monde ? Politique étrangère, L’Harmattan, Paris.



252

HOUTONDJI, Paulin, 2000. « Cultures africaines et
mondialisation, un appel à une résistance», in Alternatives
sud, vol. VII, n°3.
GOBINEAU, A., 1940. Essai sur l’inégalité des races
humaines, Paris.
JOACHIM VOKOUMA, 1999. « La traite des Nègres;
l'aveu », in Jeune Afrique économique.
LECLERC, GERARD, 2000. La mondialisation culturelle.
Les civilisations à l’épreuve. Paris, PUF.
MABIALA MANTUBA, P., 200. La culturalité en question :
Essai d’anthropologie culturelle, éd. Cultures africaines, 8,
Kinshasa.
MABIALA MANTUBA P., 1997. « Multiculturalisme et
barbarisassions au Zaïre », in Conflits et identités, Actes des
journées philosophiques de Canisius, Kinshasa.
MAKHTAR DIOUF, 1999. Globalisation et développement
local en Afrique et en Amérique Latine, Bulletin du Codesria,
Dakar-Sénégal, n° 3-4.
MAKHTAR DIOUF, 2002. L’Afrique dans la
mondialisation, L’Harmattan, Paris.
MATTELART, ARMAND., 1999. Histoire de l’utopie
planétaire, Ed. La découverte, Paris.
MUDIJI, T., 2004. « Religions africaines et mondialisations :
Enjeux identitaires et transculturalité », in Actes du VIIème
colloque international du centre d’études des religions
africaines, Cepas, FCK, Kinshasa.
MUTUNDA MWEMBO, P., 1998. « Les enjeux de la
mondialisation en Afrique », in Actes des journées
philosophiques de Canisius, Kinshasa.
MWENE BATENDE, G., 2009. Mondialisation des cultures
et reconstruction identitaire africaine, défis à relever face à
la nécessité de survie, M.E.S, Kinshasa.



253

PERROUX, F., 1973. « Dualisme et domination en Afrique
noire », in Cahiers zaïrois d'études politiques et sociales,
n°1, PUZ, Kinshasa.
ROUSSEAU, JJ., 1954. Discours sur l'origine et le
fondement des inégalités parmi les hommes, PUF, Paris.
VERHELST, THIERRY, 1987. Des racines pour vivre, sud-
nord : Identités culturelles et développement, Duculot, Paris.
WARNIER, JP., 1999. La mondialisation des cultures, La
Découverte, Paris.
LEMBA TIEBWA, R., 2004. Langue et interculturalité :
Quête de modernité et idoineté francophone dans l’œuvre de
Marc Quaghebeur, Thèse de doctorat, Sous la direction de
OKOLO OKONDA, B., Inédit, Université de Kinshasa.
LAPIKA DIMOMFU, 2008. Séminaire de médecine
traditionnelle, animé pour les chercheurs du CERDAS,
(inédit).



254

LA NECESSITE DE LA PRESERVATION DE
L’ORDRE PUBLIC AU REGARD DES PRATIQUES
DEVIATIONNISTES : CAS DE FUNERAILLES A

KINSHASA.

Par
MBALA MUZINGI et MBEMBI KUYINDAMA

Introduction

Depuis quelques années, la ville de Kinshasa, capitale
de la RDC, appelée jadis Kin « la belle » est connue sous le
label de la barbarie, de la violence, de la délinquance et des
comportements déviants des Kinois. Ces faits récurrents qui
minent la ville de Kinshasa sont aujourd’hui reconnus
comme un problème de société suscitant la peur chez les uns,
dénonciation et indignation chez les autres. C’est pour autant
dire que la ville de Kinshasa vit sous le choc d’une crise de
la moralité, d’une insécurité permanente et d’une
recrudescence de la délinquance provoqué par la mauvaise
conduite des certains Kinois qui foulent intentionnellement
au pied les lois et règlements de la République.

Les mœurs sont dépravées presque chaque jours,
l’ordre public est régulièrement troublé et les coutumes sont
bafoué par des gens naturellement appelés les délinquants
sans pour autant qu’ils soient inquiétés aux fins de réduire la
dangerosité de ces comportements criminels qui mettent en
mal l’ordre public.

Bref, la ville de Kinshasa vit une période de
l’inversion des valeurs. C’est pourquoi, les différentes
couches sociales (les médias de la capitale et la population
Kinoise) ne cessent d’interpeler les autorités compétentes
qui ont la charge dans leurs attributions la protection des
personnes et de leurs biens de prendre des mesures



255

nécessaires et efficaces pour éradiquer ces comportements
délictuels qui suscitent des interrogations et des inquiétudes
dans le chef de la population kinoise.

Ces actes de barbarie, de violence et de délinquance
créent non seulement la désolation aux Kinois mais aussi ils
constituent une menace pour la société Kinoise. Ainsi, ces
comportements entrainent des conséquences multiples
tant sur le plan socio-économique que moral et constituent
une épine dorsale pour la sécurité et la quiétude des Kinois.
A titre illustratif, nous assistons presque chaque jour aux
attaques de bandes des délinquants connues sous
l’appellation de Kuluna qui insécurise la population de fois
sous l’œil de la police nationale, et qui opère au grand jour
dans divers coins de la ville. Ce phénomène ne laisse aucun
Kinois indifférent en raison des conséquences enregistrées
tant physique que matérielle à travers presque tous les
quartiers de la ville. Ce faisant, ces comportements
déviants se ressemblent à ce que STOGAN qualifie du
désordre social qu’a connu la société américaine pendant
les années 90.

A ce jour à Kinshasa, d’aucuns n’ignorent s’il y a un
lieu où la loi et la coutume sont facilement foulées au pied,
c’est certainement là où on pleure un mort. Le lieu mortuaire
tient à se transformer en une salle de spectacle et
d’exhibition dans le sens que les gens ne s’amènent pas tous
pour compatir avec ceux qui sont éprouvés, loin de là, la
plupart surtout les jeunes, viennent pour faire du tapage,
distraire les autres, proférer des injures et des insanités, pour
faire des pillages, pour consommer la drogue, pour régler de
comptes, pour exhiber le sexe…

Pour ainsi dire étaler aux vues de l’assistance leur
degré d’immoralité, cela avec aisance. D’après les traditions
congolaises le décès c’est un événement épouvantable dans
la vie de chacun. C’est pourquoi, les funérailles sont



256

considérées comme un temps sacré et qui doivent être
organisés conformément aux us et coutumes non contraire à
la loi de chaque peuple pour aussi préserver l’ordre social
établi. Mais a contrario à Kinshasa, nous assistons à une
délinquance qui consacre l’anomie dans les lieux mortuaires.
Tel est le cas des pratiques déviationnistes de funérailles,
qualifié d’infraction par la loi, sur quoi, d’ailleurs, se fonde
substantiellement notre problématique.

En effet, cette étude consiste à montrer l’attitude
qu’affichent certains Kinois dans nos funérailles que nous
qualifions de déviance. Et comment faire pour sortir ou
éviter ce genre des comportements ?

Les abus aux lieux mortuaires doivent interpeler les
pouvoirs publics. Afin de mieux appréhender et de
décortiquer les méandres de pratiques déviantes, notre
analyse est structuré au tour des axes ci-après :
- Définition des concepts,
- De l’organisation et du déroulement des funérailles dans

la ville de Kinshasa ;
- Des pratiques déviationnistes ;
- Les pistes des solutions.

DEFINITION DES CONCEPTS

La définition des concepts pose souvent d’énormes
difficultés aux chercheurs en sciences sociales du fait de
l’ambigüité que revêtent parfois certains concepts.

Les pratiques déviantes ou déviationnistes
La pertinence de ce concept dans le cadre de notre

travail tient au fait que le comportement anti-social des
certaines personnes est une expression de la déviance en
milieu de deuil. La déviance, concept clé en pathologie



257

sociale, désigne le fait de « passer outre l’ordre établi »,
« offense contre norme ».

Il ressort de ces définitions que le concept de déviance
renvoie à l’idée de la remise en question de l’ordre existant,
de la transgression ou de l’atteinte à l’ordre social, aux
normes sociales, par un sujet assujetti aux dites normes.

Les funérailles
Ce sont les cérémonies qui s’accompagnent pour

l’enterrement d’une personne.

DE L’ORGANISATION ET DU DEROULEMENT DES
FUNERAILLES DANS LA VILLE DE KINSHASA

Le deuil en tant que manifestation publique, en RDC,
précisément dans la ville de Kinshasa est règlementé par le
décret loi 196 du 29 janvier 1999 portant réglementation des
manifestations et réunions publiques. Cette loi stipule que
les congolais ont droit d’organiser des manifestations et des
réunions pacifiques et d’y participer individuellement ou
collectivement, publiquement ou en privé dans le respect des
lois, de l’ordre public et des bonnes mœurs.

- Sont considérées comme manifestation notamment : les
marches, les défilés, des cortèges, les cérémonies d’accueils,
les processions à caractères politiques, culturels ou
religieux, etc.… art. 2;

- Sont considérées comme publiques, les manifestations et
réunions, organisées sur la voies publiques ou dans les lieux
publics ouverts, non clôturés ou celles auxquelles les public
est admis ou invité, art. 3 ;

- Sont considérées comme privées les manifestations
organisées en dehors de la voie publique, dans les lieux
publics ou privés fermés et clôturés, art. 3 ;



258

- Les manifestations et réunion publiques sont soumises à
une déclaration préalable auprès des autorités politiques,
administratives compétentes. Toute fois, les manifestations
et les réunions organisées sur le domaine public peuvent
être subordonnées à l’autorisation préalable. Dans la ville
de Kinshasa, c’est le gouverneur de la ville province de
Kinshasa qui donne l’autorisation.

- Les autorités compétentes saisies de la déclaration préalable
ont l’obligation de veiller au déroulement pacifique des
manifestations ou réunions publiques organisées dans leur
ressort territorial ainsi qu’au respect de l’ordre public et de
bonnes mœurs sans tenter de les entraver. Les forces de
l’ordre n’interviennent que par pour disposer les
manifestations qu’en cas de débordements ou des troubles
graves. Art. 8 du code.

- Toute personne qui aura organisé les manifestations ou
réunions publiques en violation de toutes les dispositions du
présent décret loi sera passable d’une amande et d’une
servitude pénale de 1 à 3 mois ou de ces peines seulement,
sans préjudice des condamnations éventuelles causées par
les manifestations ou les réunions incriminées.

- Tous les faits infractionnels commis à l’occasion des
manifestations ou des réunions publiques sont réprimés
conformément à la loi pénale. Leurs organisations seront
tenues pour civilement responsables et condamnés aux
réparations dues solidairement avec les auteurs des dits faits.
Art. 10.

De la levée du corps à la morgue
Avant l’avènement des morgues dans nos villes,

lorsqu’une personne décédait, la toilette mortuaire ainsi que
la cérémonie de la mise en bière se faisait à domicile par les
membres de la famille. Mais actuellement avec la technique
de la conservation des corps au froid à la morgue, les gens



259

préfèrent conserver d’abord le corps quelques jours à la
morgue cela pour de raison matérielle, financière, etc. A la
récupération du corps à la morgue, il est strictement interdit
par l’autorité n°1 de la ville de sortir le corps de la morgue
sans toilette mortuaire, cela pour éviter les risques des
épidémies qui peuvent de fois provenir du cadavre.

Après la morgue, le corps est acheminé au lieu choisi
pour la circonstance. Un deuil dans une rue ou un quartier
est signalé par la présence de palmes (Lindalala).
L’enterrement est précédé d’une veillée de pleurs, des
danses et des prières (Matanga).

De l’inhumation au cimetière
Lorsqu’on arrive aux cimetières pour les problèmes

ayant trait à l’enterrement : le préposé prélève tous les
documents en référence de l’ordonnance du 22 octobre 1948
déterminant les modalités de la tenue du registre
d’inhumation c’est-à-dire le nom et post-nom, etc.

Ensuite il prélève le nom du docteur soignant et la
maladie dont souffrait la victime. Après cette cérémonie de
présentation des différentes pièces c’est-à-dire le certificat
ou l’attestation de décès, les éprouvés vont payer la taxe
auprès du percepteur et le préposé leur donne un jeton
justifiant le paiement, à présenter aux fossoyeurs pour
creuser la tombe et enterrer le corps. Les enterrements de ces
deux catégories seront gratuits si :

- Pour le cas des indigents une attestation d’indigence est
délivrée par le service social de la commune ou par le
président sectionnaire de la croix rouge de commune.

- Quand il y a élaboration d’une demande matérielle
funéraire par l’autorité urbaine ou une recommandation
faite également par l’autorité urbaine pour le cas du décès
d’un fonctionnaire ou de sa femme les différents préposés
des cimetières la où l’enterrement va s’effectuer sont tenus



260

de ne pas percevoir les taxes pour ce cas, le fossoyeur qui
s’occupe de l’enterrement à droit de demander l’équivalent
d’un casier de bière et une poule en espèce ou en nature.

ETUDE DES CAS

A. Les funérailles d’un étudiant
La vie communautaire dans les homes du campus

universitaire et des autres instituts supérieurs officiels, la
solidarité entre les étudiants ainsi que la volonté de
démontrer au public le rang qu’ils doivent occuper malgré
leur piètre situation, sont les principales raison qui poussent
les étudiants à assurer eux-mêmes le deuil et l’enterrement
de leur camarade. Et comme ils souhaitent que leurs
funérailles soient bien organisées, ils sont plein d’entrain.
Mais hélas, au regard des maigres frais alloués aux
Directions des établissements de l’enseignement supérieur et
universitaire, les obsèques d’un des leur ne se déroulent pas
comme ils l’auraient souhaité.

B. Les funérailles d’une jeune fille (quartier populaire :
pascal)

Dans le cas présent, les jeunes amis de la défunte s’en
prennent d’abord verbalement, puis physiquement aux
membres de la famille qu’ils qualifient de sorciers. C’est à
propos de ce genre d’incidents qu’un journaliste écrit : il
n’est pas faux de dire que les scènes qui accompagnent les
enterrements à Kinshasa sont souvent le masque du mal de
vivre du congolais moyen.

Nous ajoutons que l’aspect ambiance de ces
événements dépasse le cadre de la crise économique actuelle
proprement dite ; les comportements scandaleux sur la scène
publique sont d’une part, liés à la construction d’une identité
moderne, dominée par l’imaginaire de l’argent et de la mort



261

et, d’autres part, l’expression de frustration due à l’échec de
cette même modernité, un acte d’exorcisme visant à conjurer
le mal « les rites de passage tels que les funérailles, surtout
celles des jeunes gens (…). Prennent aujourd’hui un air
d’exploitation carnavalesque et déviant d’un espace sans
limite ni intimité, d’une réalité de pure extériorité. La foule
qui accompagne le cercueil jusqu’au cimetière viole la
bienséance et les règlements sociaux dans le but de
contourner et conjure le mauvais sort.

Des pratiques déviationnistes
Les Kinois inventent des nouvelles formes

d’organisation sociales afin de palier la situation sinistrée
leur léguée par l’Etat-nation post colonial (…). Il s’agit d’un
processus dynamique ordinaire de continuer à vivre en
juxtaposant opportunités d’intérêts en capitalisant
d’anciennes alliances et en créant de nouveaux réseaux (…).
A travers l’image du Kinois, Théodore TREFON explique
les comportements affiché dans certaines circonstances,
aussi envahir les rues afin de désobéir, piller et se défouler
d’une manière carnavalesque est une façon de prendre sa
revanche sur l’Etat incapable de motiver à satisfaire les
attentes du peuple en matière d’indépendance et de
développement.

La dépravation des mœurs
Nos deuils actuels ressemblent, hélas à une pièce de

théâtre où tout les plaisirs et tout les maux sont permis. Il
arrive souvent que certaines personnes éprissent de dignité et
de respect décident carrément de plus s’y rendre à cause des
insanités proférées, des accusations gratuites, des injures
criantes, des menaces et des dangers que cela entraîne pour
leurs vies. Comme une peste, les mauvaises manières sont



262

rependues et n’épargnent aucune couche de la société,
hommes, jeunes ou vieux, lettrés ou illettrés…

Eu égard au climat qu’entretiennent certaines
personnes « les Kuluneurs » lors des funérailles, on peut
affirmer que dans la ville de Kinshasa les morts ne sont pas
respectés. La population de cette ville excelle dans la
débauche dans de lieux mortuaires. La dernière cérémonie
de la vie de l’homme sur la terre est devenue une
réjouissance populaire. Le sens de respect dû aux morts a
disparu dans cette ville. La mort qui provoquait la peur
dans le temps est devenue l’occasion des grandes rencontres
amoureuses ou des divertissements. Le sens du sacré
n’existe plus. On dénombre au total de plus de 25 cas des
infractions de droit commun a chaque fois qu’il y a un deuil
dans un coin de la capitale, à savoir : le vol, violation de
domicile, association de malfaiteurs, destruction, de
gradation, tapage nocturne, de la destruction
méchante, tombeau et monument, réquisition forcé de biens
des particuliers, assassinat, le commerce de chanvre, coût et
blessures volontaires et involontaires, homicides volontaire
et involontaire, menaces, meurtre, tortures corporelles,
arrestation arbitraire, dénonciation calomnieuse, viol,
outrage aux mœurs ou à la pudeur, atteinte à la liberté de
culte, escroquerie, ivresse publique, injure publique, etc.

Le coût exorbitant des frais funéraires
Pour un individu mort dans un hôpital de la place, sa

famille doit d’abord payer la facture d’hospitalisation
proportionnelle aux jours de son hospitalisation ensuite
viennent le certificat de décès et les frais de conservation du
corps à la morgues…, pour lever le corps de la morgue au
domicile du défunt, il faut débourser pour la location du
corbillard du domicile du défunt jusqu’au cimetière, les frais
d’inhumation et des fossoyeurs…, tous ces facteurs font à ce



263

qu’il y a accroissement des cadavres abandonnés chaque
jour à l’hôpital général et ainsi qu’à la morgue centrale de la
ville de Kinshasa par leurs proches ceci par manque des
moyens matériels, financiers…

Comment une famille n’ayant pu trouver le montant
nécessaire à l’achat des médicaments qui auraient pu sauver
leur proche, pourrait-elle débourser dix ou quinze fois ce
montant pour payer les frais d’enterrement ?

En plus des frais funéraires proprement dit, s’ajoutent
les dépenses de la veillée mortuaire et du deuil où il faut
offrir du café, des boissons et quelques choses à manger aux
parents, amis et voisins venus réconforter la famille du
défunt. Le deuil lui-même ne dure plus une semaine comme
par le passé, on cherche à minimiser les dépenses.

L’immoralité dans les lieux mortuaires
A Kinshasa, plus particulièrement dans les quartiers

populaires, le deuil est plus spectaculaire. Généralement, ce
sont les jeunes qui créent les troubles pendant le deuil. Au
lieu mortuaire, on a l’habitude de danser et chanter.
L’avènement des groupes religieux fait que la musique
religieuse soit la plus écoutée et dansée dans cette
circonstance si la famille est chrétienne. La nuit, les
chansons chrétiennes cèdent la place aux chassons obscènes,
dit-on pour maintenir les veilleurs éveillés.

Beaucoup de parents ont du mal à dormir dans les
lieux mortuaires afin de compatir au malheur qui a frappé un
ami ou un proche, surtout dans les deuils de personnes dite
ambiancer, prostituées, etc., et cela parce que l’immoralité
bat son plein au lieu du deuil. Beaucoup de gens sont
souvent humiliés par les jeunes gens. Certaines filles
arrivent même à se déshabiller en public et danser nu la nuit.
Tous les gestes et parole sont à caractère obscène. Certains
couples de circonstance s’embrassent. Les hommes de Dieu



264

sont souvent les plus humiliés à tel point qu’ils ont même
honte de prêcher au regard du mauvais comportement des
jeunes du quartier communément appelés « Kuluneurs ».

L’insécurité dans les lieux mortuaires

La chasse aux sorciers, est l’un des phénomènes le
plus courant constaté chaque fois qu’il y a un deuil et ne
cesse de couler l’encre et la salive dans la capitale
congolaise. Quelles que soient les difficultés qu’on éprouve
à le démontrer empiriquement, ses adaptes ne voulant
certainement pas se prêter à pareille expérience, il reste
indéniable que la sorcellerie sévit à Kinshasa et ses victimes
doivent se compter par millier. Sous ce générique de
sorcellerie, nous sous-entendons tous les maléfices et toutes
les pratiques mystérieuses visant à jeter un mauvais sort à
quelqu’un pour le faire mourir. Faute de pouvoir déterminer
le coupable, ils s’en prennent parfois aux membres de la
famille éprouvée.

Des refrains du genre « tango mosusu ndoki yeyo,
c’est-à-dire peut être que C’est celui-ci le sorcier » sont
entonnés. A l’audition de tels chants, certains membres de la
famille éprouvée s’enfuient, craignant la furie de ces jeunes
qui n’hésitent pas à se droguer avant de brutaliser même des
personnes innocentes. Ceux qui tentent de s’interposer
membres de la famille et autres personnes de bon sens, sont
aussi tabassés. Comme on le constate, cette recherche des
sorcières auteurs présumés de la mort de leur ami amène les
jeunes à troubler la sérénité et le calme qui doit caractériser
un deuil. Déjà, affecté moralement par la mort de leur enfant,
il arrive que les parents soient molestés ou prennent la fuite
afin d’éviter le courroux de ces jeunes.



265

Il existe par ailleurs un autre phénomène tout aussi
violent, à savoir l’expropriation du cadavre par les amis du
défunt. Ses auteurs veulent à tout prix arracher aux membres
de la famille éprouvée le corps du défunt pour pouvoir le
gérer à leur guise. Comme il est très rare que la famille
éprouvée accepte pareille démission, les jeunes recourent
aux pressions de toutes sortes pour atteindre leur but. Il
arrive aussi que, les jeunes s’approprient le cadavre et
fassent la loi dans la parcelle. Cela se passe souvent
lorsqu’ils suspectent les parents ou les oncles de leur ami
défunt d’avoir causé la mort.

Le recouvrement forcé
Normalement, dès qu’un décès survient dans le

quartier, frère, amis et voisins se présentent sur le lieu. Une
personne, mandatée par la famille ou par les voisins, se
charge d’enregistrer consciencieusement la contribution de
tous ceux qui veulent assister financièrement la famille
éprouvée. La présence de cette personne, devant la quelle
sont placés une assiette et un cahier, est une des manières
respectables de signifier à ceux qui viennent consoler la
famille que leur contribution est souhaitable pour faire face
aux frais funéraires.

Cependant, parallèlement à cette collecte officielle, les
jeunes gens érigent des barrières sur les avenues, exigeant
des passants une contribution, non plus volontaire mais
forcée. En cas d’insolvabilité ou de refus, ces « agents
percepteurs » se permettent d’appliquer de la crasse (cendres
de pneus mélangées à de l’urine sur le bras ou sur le visage
des passants en guise de sanction. Un tel mélange (cendre de
pneu+urine+l’eau+l’huile de frein,…) est destiné à terroriser
les passants, pour les inciter au paiement de l’argent. Cette
manifestation sui generis de solidarité tourne facilement au
détournement. Très souvent en effet, l’argent récolté de



266

force n’atteint pas la famille éprouvée et n’est empoché que
pour l’achat ultérieur d’alcool et pour d’autres fins égoïste.
Comme si ces extorsions publiques occasionnelles ne leurs
suffisaient pas, certains jeunes ingénieux se permettent
s’ériger des barrières pour des deuils qui n’existent que dans
leur esprit, disant que le cadavre est « pris en otage » à la
morgue et désignant une faille fictive loin de leur champ
d’opération.

L’application de cette pratique mortuaire dépend d’une
famille à l’autre et d’un milieu à l’autre. Une famille aisée
ou ayant des parent capables de payer les frais funéraires ne
donne pas l’occasion à la collecte publique.

La délinquance lors du cortège funéraire
Les véhicules funèbres à risque fragile et pas du tout

conçus pour des telles activités, n’offrent presque pas de
garantie comme corbillards sur les rues de Kinshasa. Ceux
qui font appel au corbillard de circonstance (combis, des bus
Mercedes 207 appelés communément esprit de mort) n’ont
que des accidents de circulation à redouter. Le marchandage
de la mort se fait pendant le transport au cimetière et donne
lieu à un incident d’une violence macabre.

Le cortège funèbre, est un scandale à Kinshasa. Les
véhicules loués par la famille, sont spontanément disputés
par des voyous au dépends des membres de la famille.
Lorsque le corps est accompagné à pieds, ce sont les
chansons et danses obscènes qui l’accompagnent avec joie et
légèreté. Parfois la route est totalement occupée et les
passants bousculés et injuriés par les accompagnateurs du
cortège. Quand le cortège funèbre est véhiculé, les camions
et certaines voitures sont surchargés. Il arrive qu’on soit
entrain de prendre la bière dans le cortège et d’en verser sur
la chaussée en faisant du tapage ou du bruit.



267

Au cimetière, tous ne descendent pas pour suivre la
cérémonie d’enterrement ils restent dans les véhicules pour
veiller, sur leurs places pour le retour. En pénétrant les
cimetières, on se souci très peu de là où l’on pose les pieds,
on marche sur les tombes, on s’y repose même assis ou
couché….

LES PISTES DE SOLUTION

Pour palier à cette situation « pratique déviationnistes
lors de cérémonies funéraire » ce fléau qui insécurise toute
la population de la ville de Kinshasa, la violence des Kinois
est tributaire d’une combinaison complexe des multiples
facteurs et les efforts visant à atténuer sensiblement ses
problèmes devrons être entrepris sur plusieurs fronts. Nous
suggérons ce qui suit :
- Le concours de plusieurs partenaires s’avère important

pour lutter contre ce fléau, il s’agit : les jeunes, les
parents, les églises, les ONG, les écoles et l’Etat
congolais. Car dit-on : « aux grands maux, les grands
remèdes ». En paraphrasant Evariste TSHISHIMBI :
« la jeunesse, quelle signification précise lui donne-t-on
de nos jours en RDC et plus précisément dans les
villes ? ». La jeunesse étant l’espoir de demain, l’Etat
doit entreprendre des initiatives visant à protéger la
jeunesse contre la consommation excessive des boissons
alcoolisées, le chanvre…etc.

- L’Etat doit favoriser et stimuler la création de petites et
moyennes entreprises parce que celles-ci par
l’ingéniosité de leurs managers, elles absorberont un
grand nombre des chômeurs et amélioreraient tant soit
peu leur niveau de vie.

- L’Etat doit inquiéter les parents des Kuluneurs
récidivistes en pesant sur eux la menace d’une



268

relégation dans leurs milieux d’origine, tous ceux qui se
retrouvent sans travail ou non scolarisé. Ceci créera une
peur qui débouchera à la dénonciation. Nous avions
remarqué que les parents ou soit les membres de la
famille se mobilisent et recherchent des moyens pour la
remise en liberté de ces malfaiteurs. C’est-à-dire qu’il y
a complicité, et des fois, une stimulation dans l’exercice
des forfaits qu’ils commettent.

En RDC, plusieurs dispositions légales sanctionnent,
d’une manière directe ou indirecte les infractions qui se
produisent lors des funérailles (les codes larcier, République
Démocratique du Congo, Droit pénal, 2003, Tome II).

Conclusion
Au terme de cette réflexion qui se refuse à toute

prétention d’être exhaustif, nous ne croyons pas avoir tout
dit, car la recherche scientifique est dynamique, toujours en
quête de perfection.

Notre étude a porté sur la nécessité de la préservation
de l’ordre public au regard des pratiques déviationnistes :
cas des funérailles à Kinshasa. Néanmoins, nous pouvons
tout simplement dire que les données recueillies de nos
investigations démontrent que le Congo, souffre
actuellement d’une crise morale très poussée qu’a provoquée
l’inversion des valeurs. La crise économique, cause ou
conséquence de la crise morale a rétréci à l’extrême le
marché de l’emploi, créant une masse permanente des jeunes
désœuvrés. Ces deux crises ont aussi déséquilibrée
l’administration publique qui n’arrive plus à réaliser
convenablement sa mission. Chacun se débrouille pour sa
survie et celle de sa famille au mépris de la loi et sa
conscience.



269

Sa capitale forme une ville minée par des turbulences
sociopolitiques depuis 1960. Délaissés et perdus, les
citoyens se prennent en charge en assumant des
responsabilités qui auraient dues revenir à l’Etat.
Actuellement les lieux mortuaires sont devenus des espaces
par excellence de la mise en œuvre des pratiques qui
heurtent la conscience collective et les normes sociales.
C’est ainsi que certains Kinois ont abandonnés les valeurs
qui fonde la société pour se retrouver vers les anti-valeurs
comme l’éducation diffuse, la liberté sexuelle, l’immoralité,
sans oublier la façon de s’habiller et bien d’autres choses.
Etant donné ces sentiments que peut engendrer cette
diversité de comportement, les victimes éventuelles s’en
passent généralement jusqu’au point d’apporter atteinte à
l’ordre établi par les individus eux-mêmes dans le cadre
d’une convention.

Les pratiques déviationnistes lors des funérailles à
Kinshasa sont une gangrène, « une réalité sociologique ».
La loi doit frapper mais hélas, l’autorité urbaine est
incapable d’arrêter la locomotive.

Bibliographie

CLIFFORD, W., 1966. Jeunesse désœuvrée à Kinshasa,
Bureau des affaires sociales.
TSHISHIMBI, K.E., 2010. Les métamorphoses de la
délinquance urbaine RDC, édition des Cahiers Congolais de
Sociologie.
BRIGITTE BREBAUT, 1984. La pauvreté un destin, Paris.
MUKOKO SAMBA, 1994. Projet d’une nouvelle société au
Zaïre, MS.
SHOMBA K. et KUYUNSA, B., 2000. Dynamique sociale
et sous développement en RDC, PUK, Kinshasa.



270

PAIN.M., 1984. Kinshasa ville et cité, éd. de l’Ors TOM,
Paris.
Loi n°73/015 du 05 janvier 1975 portant organisation
territoriale et administrative de la RDC.
Jean LODEWIJK, G. et al., « Repose en désordre :
enterrement et cimetière à Kinshasa à la lumière de la presse
zaïroise (1993-1996) », in Cahier Africain n°31-32.
BIAYA.T.K., « La mort et ses métaphores au Congo zaïre
(1990-1996) », in Cahier Africain n°31-32.
KIMPIANGA, M., 1977. La mort dans la pensée Kongo, éd.
Centre Agro-alimentaire de Kisantu.
MUMENGI DIDIER, 2001. L’Univers des jeunes sans tort à
Kinshasa, étude du phénomène enfant de la rue, édition
Africaine, Kinshasa.
NKURUNZIZA, 1980. La délinquance en Afrique noire,
mémoire de licence, Université catholique de Louvain,
Belgique.
LAFON, 1996. Cité par KUMBI : Image politique Zaïroise
pendant la période de transition, UNIKIN, FPSE.


	DES GENERALITES  CONCEPTUELLES
	CONCEPTS DE RURALISATION, RURALITE ET DE L’ESPACE 
	LE CONCEPT DE LA VILLE.
	KINSHASA, UNE CITE URBAINE : APERCU GENERAL.
	a) au point de départ, c’est-à-dire le territoire 
	La baisse d’activités socio-économiques dans les m
	L’explosion démographique. 
	DES CONSEQUENCES. 
	ESQUISSE DES VOIES DE SORTIE

	IMAGES ET STEREOTYPES DES POPULATIONS DE LANGUES 
	Introduction
	PYGMEES ET BANTU DANS L’AFRIQUE ANCIENNE
	Sur le plan politico-militaire 
	Au plan socio-économique
	Les Pygmées libres
	Les Pygmées assujettis
	Les Pygmées métis
	QUELQUES IDEES REÇUES ET STEREOTYPES CONSTITUES EN
	PYGMEES ET BANTU DANS L’AFRIQUE INDEPENDANTE 
	LA REVOLUTION CULTURELLE UNE NECESSITE POUR LES PY
	Conclusion
	Note et bibliographie
	Note
	Bibliographie

